La casa comune é casa di tutti

Riflessioni sull’enciclica di Francesco e la Conferenza sul Clima

di Mario Campli* e Alfonso Pascale’

“Specchiandoci negli altri e nelle altre cose,
impariamo chi siamo”
(Carlo Rovelli)

Premessa: L’enciclica, contesti e impianto generale
0.1 La Conferenza di Parigi

0.1.1 E indispensabile che la 21@ Conferenza delle Parti sul Clima, organizzata dall’lUNFCCC (United
Nations Framework Convention on Climate Change) e che oggi si apre a Parigi, si concluda il
prossimo 12 dicembre con un accordo sottoscritto da tutti i paesi.

0.1.2 Quello di Kioto fu ratificato solo dagli stati che rappresentavano il 12% del totale delle
emissioni. Dopo lunghe dispute, il 15 febbraio 2005, 152 paesi sottoscrissero I'accordo — che era
stato stilato nella citta giapponese nel 1997 — impegnandosi a limitare I’emissione di gas serra tra il
2008 e il 2012. Il protocollo fu sottoscritto, tra gli altri, dall’ltalia ma non da grandi paesi come
I'India né dalla Cina e soprattutto non dagli Stati Uniti.

0.1.3 Parigi sara il punto di partenza di un nuovo quadro internazionale in cui per la prima volta
tutti i paesi membri della Convenzione sottoscriveranno degli impegni di riduzione volontari
all'interno di un trattato vincolante che avra durata dal 2020 al 2030. La sfida di Parigi sara quindi
quella di rendere, all'interno degli aspetti ancora aperti sul tavolo negoziale (periodi di revisione,
meccanismo di compliance, aspetti finanziari e meccanismi di mercato, loss&damage ed equita),
ancora piu elevato il livello di ambizione degli strumenti pratici, al fine di rendere forte I'accordo
nel momento in cui entrera in funzione.

0.1.4 Se I'obiettivo € non superare i 2 gradi di innalzamento del global warming, il riscaldamento
globale, e monitorare con cadenza precisa i risultati raggiunti, tale impegno deve necessariamente
essere assunto da tutti. In campo sembra esserci la volonta di trovare una strategia a 360 gradi e
non solo per il global warming: dagli effetti sul clima ci sono stati impatti forti in termini di
geopolitica, di guerre e conflitti. Da qui I'interesse di Cina e Stati Uniti ad essere protagonisti in
Francia insieme all’Unione Europea. E I'enciclica “Laudato si’”’(d’ora in poi: enciclica oppure Ls) di

! Sociologo e Consigliere del Comitato Economico e Sociale Europeo (2006-2015); esperto di teologia ed esegesi biblica, ha
pubblicato, fra I'altro: "Coltivare Speranza - Una chiesa altra per un altro mondo possibile”, edizioni Tracce, 2009 (in partnership con
Marcello Vigli).

? presidente di CeSLAM (Centro Sviluppo Locale in Ambiti Metropolitani); gia vicepresidente nazionale della Confederazione Italiana
Agricoltori, ha pubblicato, fra l'altro: "Radici & Gemme - La societa civile delle campagne dall'Unita ad oggi", Cavinato Editore
Internazionale, 2013.



papa Francesco sulla cura della casa comune costituisce, senza dubbio, un contributo importante
per accrescere la consapevolezza dei rischi ambientali e ricercare soluzioni condivise.

0.2 La lettura dell’enciclica

2.1 Gli autori del presente scritto intendono offrire una riflessione per contribuire ad una lettura
attenta, ragionata, leale e trasparente della recente enciclica, soltanto su due principali tematiche:
dal versante del dibattito teologico, all'interno e fuori della Chiesa cattolica, e da quello politico,
filosofico, antropologico e scientifico.

0.2.2 L’enciclica effettua un’analisi della questione ambientale intimamente connessa alla
guestione sociale e delinea anche una sistematizzazione del pensiero ecologista della Chiesa cosi
come si € andato formando lungo tutto il Novecento. “Nella storia ecologista si assiste a un
cammino fianco a fianco e interconnesso di societa e chiesa (...) ora I'enciclica sistematizza un
pensiero man mano approfondito lungo tutto il Novecento.>

0.2.3 Il documento appare dialogante e aperto a tutte le posizioni. Ad una prima lettura sembra
emergere una fiducia nell’'uomo e nella sua capacita di produrre un cambiamento; una fiducia
accompagnata dall'idea condivisibile che qualsiasi persona — ovunque abiti il pianeta - puo
assumersi la sua quota di responsabilita nell’affrontare la crisi sociale ed ecologica, contribuendo a

promuovere uno “sviluppo sostenibile e integrale®”.

0.2.4 Nello stesso tempo, i suoi diversi e articolati passaggi — di diverso tono, a volte anche aspri -
toccano, come vedremo, temi numerosi, che — a prima vista — non hanno tutti una diretta
attinenza alla cura della “nostra casa comune (che) e anche una sorella (che) protesta per il male
che le provochiamo®”.

0.2.5 Alla fine del primo capitolo (“Quello che sta accadendo alla nostra casa comune”) una
citazione da Catechesi® non sembra lasciare dubbi sulla visione complessiva: “Se lo sguardo
percorre le regioni del nostro pianeta, ci si accorge subito che 'umanita ha deluso I'attesa divina”.
E, allora, solo un Dio ci potra salvare?

0.2.6 Questo interrogativo ci accompagnera lungo tutta la lettura; si tratta, infatti, di un approccio
fondamentale se — come affermato nel documento (“oggi, credenti e non credenti sono d’accordo

7//) _

sul fatto che la terra é essenzialmente una eredita comune si vuole promuovere

coerentemente una alleanza e una contaminazione con I'umanita intera.

0.2.7 Ci troviamo, infatti, di fronte ad affermazioni che sembrano contraddire tale esito: “L’essere
umano non é pienamente autonomo. La sua liberta si ammala quando si consegna alle forze cieche
dell’inconscio, dei bisogni immediati, dell’egoismo, della violenza brutale. In tal senso, é nudo ed

3 Giovanni Santambrogio, “Ambiente e natura nel magistero degli ultimi papi”, in Commenti all’enciclica, editrice La Scuola, 2015,
pp. 180-186.

4 Ls, Introduzione, § 13.

*Ls, Cap. 1, §§ 1-2.

17 gennaio 2001.

7 Ls, Cap. 2, § 93.



esposto di fronte al suo stesso potere che continua a crescere, senza avere gli strumenti per
controllarlo. Puo disporre di meccanismi superficiali ma possiamo affermare che gli mancano
un’etica adeguatamente solida, una cultura e una spiritualita che realmente gli diano un limite e lo
contengano entro un lucido dominio di sé”.

0.2.8 Mentre altre appaiono coerentemente prudenti: “Sulle questioni concrete la Chiesa non ha
motivo di proporre una parola definitiva e capisce che deve ascoltare e promuovere il dibattito
onesto tra gli scienziati, rispettando le diversitd di opinione®. Oppure, si fa riferimento alla
capacita dell’essere umano “di intervenire positivamente”. E si esplicita cosi tale apertura:
“Essendo stato creato (I'essere umano) per amare, in mezzo ai suoi limiti germogliano

inevitabilmente gesti di generositd, solidarietd e cura™”.

0.2.9 Il documento contiene, altresi, un’ampia panoramica della crisi ambientale e delle ipotesi di
soluzione in campo allo scopo di assumere i migliori frutti della ricerca scientifica oggi disponibile:
inquinamento, rifiuti, cultura dello scarto, cambiamenti climatici, acqua, perdita di biodiversita,
deterioramento della qualita della vita umana e degradazione sociale a partire dalle citta sono i
temi affrontati'’.

0.2.10 Ma la forza dell’enciclica va individuata nelle parole usate per sottolineare I'aggravamento
della crisi ambientale e le responsabilita della politica e del mondo della cultura: “Il problema é che
non disponiamo ancora della cultura necessaria per affrontare questa crisi e c’é bisogno di
costruire leadership che indichino strade, cercando di rispondere alle necessita delle generazioni
attuali includendo tutti, senza compromettere le generazioni future”. E I'affondo continua cosi:
“Si richiede dalla politica una maggiore attenzione per prevenire e risolvere le cause che possono
dare origine a nuovi conflitti. Ma il potere collegato con la finanza é quello che piu resiste a tale
sforzo, e i disegni politici spesso non hanno ampiezza di vedute™”. || papa individua, dunque, tra le
cause dell’aggravamento dei problemi ambientali anche la mancanza di una classe dirigente di
rilevanza mondiale che sappia agire con lungimiranza e in piena autonomia rispetto ai poteri
finanziari.

0.2.11 Viene poi rivolto alla societa civile un invito a confrontarsi rispettosamente su temi di cosi
vasta portata. || documento riconosce infatti “che si sono sviluppate diverse visioni e linee di
pensiero in merito alla situazione e alle possibili soluzioni**”. Manca, tuttavia, di una disamina delle
diverse visioni e una differenziazione delle posizioni in campo. Non si fa alcun tentativo di
distinguere gli interlocutori. Si definiscono genericamente le due tesi agli antipodi: “Da un
estremo, alcuni sostengono ad ogni costo il mito del progresso e affermano che i problemi ecologici
si risolveranno semplicemente con nuove applicazioni tecniche, senza considerazioni etiche né
cambiamenti di fondo. Dall’altro estremo, altri ritengono che la specie umana, con qualunque suo

8 s, Cap. 3, § 105.

o Ls, Cap. 1, § 61.
1995, cap. 1, § 58.
s, cap. 1, §5 20-47
12 Ls, Cap. 1, § 53.

B s, cap. 1, §57.
s, cap. 1, § 60.



intervento, puo essere solo una minaccia e compromettere I’ecosistema mondiale, per cui conviene

37 “Frgq questi estremi —

ridurre la sua presenza sul pianeta e impedirle ogni tipo di intervento
afferma Francesco — la riflessione dovrebbe identificare possibili scenari futuri, perché non c’ée
un’unica via di soluzione. Questo lascerebbe spazio a una varieta di apporti che potrebbero entrare

in dialogo in vista di risposte integrali*®”.

0.2.12 Nell'individuare la causa di fondo dei problemi ambientali, punta il dito sulla condizione di
isolamento in cui oggi si trova I'individuo e la continua erosione delle relazioni interpersonali come
esiti diretti del modello di sviluppo economico, fondato sull’idea della crescita illimitata, e su di
una tecnoscienza non piu frutto di un’osmosi tra conoscenza scientifica e saperi esperienziali ma
caratterizzata da forme di dominio esercitate da forze potenti. “In quali mani sta e in quali puo
giungere tanto potere?” — & la domanda che il papa si pone e a cui risponde: “E terribilmente

rischioso che esso risieda in una piccola parte dell’'umanita™”.

0.2.13 Innanzitutto si descrive una particolare visione del rapporto fra 'uomo e il mondo in cui il
soggetto € come se si trovasse “di fronte alla realta informe, totalmente disponibile alla sua

18» E in cui si tende a credere che “ogni acquisto di potenza sia semplicemente

manipolazione
progresso, accrescimento di sicurezza, di utilita, di benessere, di forza vitale, di pienezza di valori;
come se la realta, il bene e la verita sbocciassero spontaneamente dal potere stesso della

197 Una visione che tende a ritenere ineluttabile il dominio della

tecnologia e dell’economia
tecnologia anche sull’economia e la politica?®. L’enciclica, nello stesso tempo, nega tale
ineluttabilita e indica due modalita per resistere al dominio della tecnologia. La prima riguarda la
comunita scientifica: “Una scienza che pretenda di offrire soluzioni alle grandi questioni, dovrebbe
necessariamente tener conto di tutto cio che la conoscenza ha prodotto nelle altre aree del sapere,

721 E I'altra I'insieme della societa: “La cultura ecologica non si

comprese la filosofia e I'etica sociale
puo ridurre a una serie di risposte urgenti e parziali ai problemi che si presentano riguardo al
degrado ambientale, all’esaurimento delle riserve naturali e all’inquinamento. Dovrebbe essere
uno sguardo diverso, un pensiero, una politica, un programma educativo, uno stile di vita e una
spiritualita che diano forma ad una resistenza di fronte all’avanzare del paradigma tecnocratico®”.
0.2.14 Nel definire i caratteri di una cultura ecologica capace di affrontare i problemi che la crisi
ambientale pone, Il papa coglie un nesso molto stretto tra il nostro impegno verso il mondo e le
nostre peculiari capacita di conoscenza, volonta, liberta e responsabilita; tra risanamento della
nostra relazione con la natura e lI'ambiente e risanamento di tutte le relazioni umane

fondamentali®>.

Ls, Cap. 1, § 60.

Ls, Cap. 1, § 60.

Ls, Cap. 3, § 104.
Ls, Cap. 3, § 106.
s, cap. 3, § 105.
Ls, Cap. 3, § 109.
Ls, Cap. 3, § 110.
Ls, Cap. 3, § 111.
2 s, Cap. 3, § 111.



0.2.15 In sostanza, l'enciclica sembra voler prendere le distanze dall'idea che un
“antropocentrismo deviato” possa far posto a un “biocentrismo” perché cido implicherebbe
introdurre un nuovo squilibrio, che non solo non risolverebbe i problemi, bensi ne aggiungerebbe
altri. Da qui la necessita di approfondire gli elementi di una ecologia integrale che comprenda
chiaramente le dimensioni umane e sociali.

0.2.16 Il documento traccia, infine, alcune linee di orientamento e di azione** che riguardano il
dialogo sull’'ambiente nella politica internazionale e verso nuove politiche nazionali e locali, il
dialogo e la trasparenza nei processi decisionali, il dialogo tra le religioni e le scienze e quello tra le
scienze stesse, e si conclude con alcune considerazioni sull’educazione e la spiritualita ecologica®.
La pienezza umana impone che “la politica non deve sottomettersi all’economia e questa non deve
sottomettersi ai dettami e al paradigma efficientista della tecnocrazia. Oggi, pensando al bene
comune, abbiamo bisogno in modo ineludibile che la politica e I’economia, in dialogo, si pongano

26,

decisamente al servizio della vita, specialmente della vita umana®”. Indispensabile & anche “un

dialogo tra le scienze, dato che ognuna é solita chiudersi nei limiti del proprio linguaggio, e la

specializzazione tende a diventare isolamento e assolutizzazione del proprio sapere®””.

0.2.17 La parte finale del documento sembra evocare quanto diceva il Mahatma Gandhi: “Siate voi

stessi il cambiamento che volete vedere nel mondo®®”

. Si assume, infatti, I'idea di una
responsabilita che fa capo a ciascuno di noi in quanto cittadini e in quanto societa civile e di doveri
individuali e collettivi da adempiere perché nessuna persona potra vivere e sopravvivere senza
volerlo, senza operare la sua rivoluzione, cosi come nessuno potra fare la rivoluzione senza
sopravvivere. Scrive Francesco: “Molte cose devono riorientare la propria rotta, ma prima di tutto
e l'umanita che ha bisogno di cambiare. Manca la coscienza di un’origine comune, di una mutua
appartenenza e di un futuro condiviso da tutti. Questa consapevolezza di base permetterebbe lo
sviluppo di nuove convinzioni, nuovi atteggiamenti e stili di vita. Emerge cosi una grande sfida
culturale, spirituale e educativa che implicherd lunghi processi di rigenerazione®”. Una indicazione
che fa leva sul mutamento gia in corso del senso dell'impegno politico e civile e afferisce ai
comportamenti, alle responsabilita e ai doveri individuali e collettivi, a quei processi di
autoapprendimento comunitario che sono alla base dello sviluppo delle nostre societa.

0.2.18 La riflessione che si propone nelle pagine seguenti si articolera, pertanto, intorno a due
temi fondamentali.

e |l primo attiene all’approfondimento teologico sull'impegno ecologista dei cristiani, sulle
motivazioni di fede e sul riconoscimento delle motivazioni che spingono i non credenti ad
affrontare i problemi ambientali.

2 Ls, Cap. 5.
% Ls, Cap. 6.
%5, Cap. 5, § 189.
77 s, Cap. 5, § 201.

M. W. Potts, “Arun Gandhi Shares the Mahatma's Message", India West, 2002.
29
Ls, Cap. 6, § 202.



e |l secondo riguarda alcuni aspetti della visione laica del pensiero ecologista, le sue radici
che storicamente stanno nell’evoluzione dell’agricoltura e nel rapporto dei ceti rurali con la
scienza e la tecnica, la sua maturazione successiva alla crisi ambientale nella fase di
ripensamento dei modelli di sviluppo, la sua articolazione pluralistica, attraverso una
rapida ricostruzione dei movimenti ecologisti in Italia e nel mondo.

0.2.19 Una conoscenza pil approfondita di questi due aspetti, infatti, potrebbe essere utile al
confronto che papa Francesco intende promuovere con l'insieme dell’'umanita su un problema
complesso che il mondo contemporaneo deve necessariamente affrontare.

Parte Prima: | contesti biblici e teologici

1 “Il vangelo della creazione®*”

1.1 Cominciamo dal Cap. 2 e partiamo da quella che ci pare possa essere considerata la fonte di
legittimazione dell'intera enciclica: “i cristiani, in particolare, avvertono che i loro compiti
all’interno del creato, i loro doveri nei confronti della natura e del Creatore sono parte della loro
fede®'”. Questa affermazione tratta da un Messaggio del papa Giovanni Paolo Il, & certamente la
benvenuta; € una buona notizia (eu-angelion). Essa, peraltro, non puo eclissare - come purtroppo
sta rischiando di accadere a seguito della forte comunicazione mediatica urbi et orbi che
accompagna questa e, per lo piu, tutte le azioni, le parole e gli annunci del papa non “regnante” (si
diceva una volta), ma “servente” (pensiamo si dovrebbe dire oggi, rispettando la forte e coerente
impostazione che questo papa ha voluto dare al suo ministero) - I'altra ugualmente benvenuta

affermazione che la precede: “ Se il solo fatto di essere umani muove le persone a prendersi cura
32,

dell’lambiente del quale sono parte... Consideriamo anche questa affermazione una eu-

angelion; e a questa intendiamo rapportare e con essa misurare |'approccio globale dell’intera
enciclica. L'equilibrio o la sintesi tra queste due notizie costituisce, infatti, anche la sostanza della
testimonianza cristiana nella storia.

1.2 Nel paragrafo precedente, I'enciclica afferma: “La Chiesa Cattolica e aperta al dialogo con il
pensiero filosofico, e cio le permette di produrre varie sintesi tra fede e ragione®”. Appena dopo,
ad inizio del successivo paragrafo, il papa, usando un verbo in prima persona, scrive e precisa:
“D’altra parte, anche se questa Enciclica si apre a un dialogo con tutti per cercare insieme cammini

di liberazione, voglio mostrare sin dall’inizio come le convinzioni di fede offrano ai cristiani, e in

s, Cap. 2, §§ 62-100.

3 Ls, Cap. 2, § 64, “La luce che la fede offre”. Siamo nel Cap. 2: “Il Vangelo della creazione”. Se si considera che il Cap. 1 “Quello che
sta accadendo alla nostra casa” pud considerarsi una sintesi o una lettura di numerose analisi plurisettoriali della crisi/rottura
ambientale fatte sia dalle maggiori Istituzioni mondiali sia da eminenti esperti, il Cap. 2 rappresenta il primo vero capitolo
dell’enciclica.

325, Cap. 2, § 64.

3 s, Cap. 2, § 63.



parte anche ad altri credenti, motivazioni alte per prendersi cura della natura e dei fratelli e sorelle

pit fragili34” (tutte le sottolineature sono degli autori del presente scritto).

1.3 Le parole usate — “sin dall’inizio” — meritano una attenta e anche delicata riflessione.
Annunciare “Cristo-il Signore e risorto”, & il cuore della fede e dell’Evangelo. Il teologo Romano
Guardini (citato nella enciclica) ha insegnato che “il cristianesimo non & una teoria della Verita, o
una interpretazione della vita. Esso & anche questo, ma non in questo consiste il suo nucleo
essenziale. Questo e costituito da Gesu di Nazareth, dalla sua concreta esistenza, dalla sua opera,
dal suo destino — cioé una persona storica>>". Non essendo, qui, in questione il cuore dell’annuncio
evangelico, ma soltanto la proposta di un dialogo per un possibile e utile contributo alla famiglia
umana sulla “cura della casa comune”, quelle sottolineature ci pongono di fronte ad alcuni
interrogativi e ad una questione di fondo.

1.4 Gli interrogativi: il dialogo € sostanziale o soltanto metodologico? Forse che la forza scaturente
dall’essere umani delle persone non & in grado di offrire sufficienti o adeguate “motivazioni alte”
alla cura della casa comune? Ci viene forse detto (“subito all’inizio”) che & ora di prendere atto
che la ragione della scarsa efficacia del contrasto alle dinamiche distruttive della “casa comune”
sta non tanto nella carenza delle analisi e delle tecnologie®® appropriate per ridurre e tenere sotto
controllo i processi anti-ecologici (Questa consapevolezza &, peraltro, gia presente, come vedremo
in seguito, nello studio e nell’azione dei contemporanei), quanto nella carenza di “motivazioni
alte” e di “convinzioni di fede”?

1.5 Anche noi desideriamo mostrare, subito all’inizio della nostra lettura, una gelosia nel
richiamare la autonoma forza (dinamis) della umanita sui propri destini. Questo approccio non
deve essere intesa come una spocchiosa rivendicazione di autosufficienza; al contrario — e sono
proprio i credenti a richiederla — & la sottolineatura della alterita della fede cristiana della cui
segreta dinamis solo essa pud dare ragione.

1.6 Si pone, quindi subito, da una parte la questione della laicita®” dell’analisi, della lettura e delle
opzioni politiche (concezione e governo della polis) sulla “situazione dell’'umanita e del mondo®”
e, dall’altra, quella della specificita del messaggio cristiano, che, in questo caso, ad esempio, ha
suggerito la emanazione di una apposita enciclica®”.

1.6.1 Ascoltiamo, ad esempio, la visione laica di uno scienziato, che scrive semplicemente di
scienza. Scrive Carlo Rovelli, fisico teorico: “Noi esseri umani siamo nodi di una rete di scambi (...).
Che posto abbiamo noi, esseri umani che percepiscono, decidono, ridono e piangono, in questo

3 Ls, Cap. 2, § 64.

®R. Guardini, “L’essenza del cristianesimo”, Morcelliana, 1949.

* Sul tema delle tecnologie (vedi Ls, Cap. 1, § 54) torneremo nel dettaglio successivamente, in quanto ha un rilievo importante sia
nella materia trattata, sia nel pensiero su cui poggia molta parte dell’argomentazione della enciclica.

3 per “laicitd” assumiamo, tra le numerose definizioni questa: “il concetto di laicita € un concetto forte, affermativo di
autosufficienza conoscitiva della realta del’'uomo e del mondo. Laicita e sinonimo di autonomia nella definizione delle norme del
comportamento morale. Per il laico 'unico criterio-guida dell’'umano-naturale & la razionalita/ragionevolezza” (da: Gian Enrico
Rusconi, “Non abusare di Dio. Per un’etica laica”, Rizzoli, 2007). A chi dovesse infastidire questo richiamo alla laicita e/o dovesse
ritenerlo “ormai sorpassato” consigliamo la lettura del recente numero 4/2015 di Micromega, “Laicita o barbarie”.

*® s, Cap. 1, § 17.

* Sottolineiamo che la enciclica usa il termine “Vangelo”, impegnando il suo (della enciclica) “genere letterario” ad una sfida che il
termine vangelo rende particolarmente esigente.

7



affresco del mondo che offre la fisica contemporanea? Noi cosa siamo? (..) Del mondo che
vediamo siamo anche parte integrante, non siamo osservatori esterni. Siamo situati in esso. La
nostra prospettiva su di esso e dall'interno. Siamo fatti degli stessi atomi e degli stessi segnali di
luce che si scambiano i pini delle montagne e le stelle delle galassie. Man mano che la nostra
conoscenza € cresciuta, abbiamo imparato sempre di piu questo nostro essere parte, e piccola
parte, dell’universo. Cio € avvenuto gia nei secoli passati , ma sempre di piu nell’ultimo secolo.
Pensavamo di essere sul pianeta al centro del cosmo, e non lo siamo. Pensavamo di essere razza a
parte, nella famiglia degli animali e delle piante, e abbiamo scoperto che siamo discendenti dagli
stessi genitori di ogni altro essere vivente intorno a noi. Abbiamo bisnonni in comune con le
farfalle e con i larici. Siamo un figlio unico che cresce e impara che il mondo non gira solo intorno a
lui come pensava quando era piccolo. Deve accettare di essere uno fra gli altri. Specchiandoci negli

40/,

altri e nelle altre cose, impariamo chi siamo™”. Questa “lezione di fisica” ci riempie di

consapevolezza e responsabilita.

1.6.2 E ora ascoltiamo anche una breve e intensa “lezione di teologia”, che assumiamo dal
teologo protestante Dietrich Bonhoeffer. Scrive: “Tentero ora di riprendere il discorso teologico
recentemente interrotto. Ero partito dalla costatazione che Dio & sempre pil estromesso dal
dominio di un mondo diventato adulto e dal dominio della nostra vita e della nostra conoscenza
(...) Uestromissione di Dio dal mondo, dalla sfera pubblica della vita umana, ha portato al tentativo
di riservargli ancora, se non altro, la sfera del personale, intimo, privato. (...) L’atteggiamento che
chiamiamo clericale, quel fiutare la-pista-dei-peccati-umani, per poter prendere in castagna
I'umanita (...) Diffidenza e astio, come atteggiamenti fondamentali verso gli uomini, sono la rivolta
dei mediocri. Dal punto di vista teologico I'errore € doppio: primo, si crede di poter chiamare
peccatore un uomo, soltanto dopo aver spiato le sue debolezze o le sue volgarita; secondo, si
ritiene che I'essenza dell’'uomo sia nei suoi secondi piani pit intimi e reconditi, definendoli
interiorita; e proprio in questi tenebrosi nascondigli dell’'uomo Dio dovrebbe avere i suoi dominii!
(...) lo pretendo che Dio non venga ficcato di contrabbando in qualche estremo e segreto
ricettacolo, che si prenda molto semplicemente atto della eta adulta del mondo e dell’'uomo, che
non si stronchi I'uomo nella sua mondanita, ma lo si metta a confronto con Dio nelle sue posizioni
piu forti (...) Dove €, a questo punto, lo spazio di Dio? Si chiedono spiriti pavidi (...) Non possiamo
essere onesti senza riconoscere che dobbiamo vivere nel mondo etsi deus non daretur. Proprio
guesto noi riconosciamo — al cospetto di Dio! Dio ci fa sapere che dobbiamo vivere come uomini
che se la cavano senza Dio. Il Dio che € con noi, € il Dio che ci abbandona (Mc 15,34). Il Dio che ci
fa vivere nel mondo senza l'ipotesi di lavoro Dio, € il Dio al cospetto del quale siamo in ogni
momento. (...) Gesu rivendica per sé e per il regno di Dio l'intera vita umana in tutte le sue
manifestazioni, ecco il tema che mi interessa: la rivendicazione da parte di Gesu Cristo del mondo

divenuto adulto™”.

1.7 Ci soffermiamo su questi aspetti perché li consideriamo prioritari e fondamentali. Siamo
indotti, infatti, a ricordare un passo di un’altra enciclica recente, che — ora — leggiamo in sinossi

O, Rovelli, “Sette brevi lezioni di fisica”, Adelphi, 2014, pp. 71-73.
“p, Bonhoeffer, “Resistenza e resa —Lettere e appunti dal carcere”, Bompiani, 1969.



con il brano della Ls sopra citato®. A conclusione della Caritas in veritate, Benedetto XVI (Joseph
Ratzinger), afferma: “Senza Dio I'uomo non sa dove andare e non riesce nemmeno a comprendere
chi egli sia”. Cos’altro c’e da aggiungere? Si puo ritenere questo incipit una forma di “dialogo”?
Non lo crediamo. E neppure riteniamo che possa essere un euangelion, una buona notizia di
salvezza. E la Caritas in veritate continua: “Solo se pensiamo di essere chiamati in quanto singoli e
in quanto comunita a far parte della famiglia di Dio come suoi figli, saremo anche capaci di

produrre un nuovo pensiero e di esprimere nuove energie a servizio di un vero umanesimo

integrale43”.

1.8 L'affermazione sopra citato della Ls* e quelle della Caritas in veritate (il paragrafo 78, che
insieme al 79, costituisce la conclusione - quindi il punto di arrivo - di questa enciclica) evocano e
rinviano ad un contesto teorico e pratico, teologico e pastorale, che merita approfondimenti e
confronti senza infingimenti e una messa a punto di chiarezza estrema; altrimenti non crediamo
che siano possibili sinergie — pure indispensabili e pure invocate - per la cura delle casa comune.
Restiamo, quindi, sul punto e allarghiamo un poco la indagine, per cogliere altri toni e altre
affermazioni.

1.8.1 L’enciclica afferma che la Bibbia “ci mostra I'affermazione dell’immensa dignita di ogni
persona umana, che (si cita qui il Catechismo della Chiesa cattolica®™) non é soltanto qualche cosa,
ma qualcuno. E capace di conoscersi, di possedersi, di liberamente donarsi e di entrare in

461

comunione con altre persone Sempre nello stesso paragrafo, facendo riferimento agli

insegnamenti di Giovanni Paolo Il, I'enciclica ricorda che I'amore del tutto speciale che il Creatore

ha per ogni essere umano “gli conferisce una dignita infinita®’”.

1.8.2 Come si puo notare, siamo messi dinanzi ad un insieme di approcci e visioni che induce a
porsi inevitabilmente domande del tipo: fino a che punto, questi pensieri e parole impegnano
I’insieme e la sostanza della “dottrina” cattolica? Come & possibile affermare, infatti, nello stesso
tempo: “I'umanesimo che esclude Dio*® & un umanesimo disumano®”? Ci chiediamo e chiediamo:
“dignita infinita” significa che non € mai revocabile, neppure dal “Creatore” che I'ha conferita?
Dobbiamo supporre che questa “dignita” non € mai revocabile. E come si concilia questa

costituzione in dignita/umanita con le affermazioni (di ambedue le encicliche) sopra riportate?

1.8.3 Occorre, per completezza, precisare che Benedetto XVI, nella sua enciclica Caritas in veritate,
cita Paolo VI della Populorum progressio. In questa, in effetti, Paolo VI afferma: “Senza dubbio
I'uomo puo organizzare la terra senza Dio, ma (e a questo punto, pero, non parla piu in prima

s, Cap. 3, § 105.

* Caritas in veritate, n.78. Pensiamo che nessuno si irriti se riscriviamo questa affermazione volgendola al negativo: “Se (non)
pensiamo di essere chiamati in quanto singoli e in quanto comunita a far parte della famiglia di Dio come suoi figli, (non) saremo
(ne)anche capaci di produrre un nuovo pensiero e di esprimere nuove energie a servizio di un vero umanesimo integrale”. Ora & di
una chiarezza estrema, che dovrebbe far riflettere.

* s, Cap. 2, § 105.

* Catechismo della Chiesa cattolica, n. 357.
4 Ls, Cap. 2, § 65.

47 Angelus ad Osnabruck- Germania- 1980.

48 - . .. . . . . .
Quando si dice: “esclude Dio”, si intende una sorta di guerra guerreggiata contro la fede e contro i credenti — condannabile
secondo i normali codici civili e penali — oppure semplicemente |'essere a-tei e farne anche militanza attiva — cosa legittima e
neppure immorale se coerente con le proprie convinzioni filosofiche?
49 . . .
Caritas in veritate, n.78.



persona ma cita il teologo gesuita H. de Lubac®) senza Dio egli non pud alla fine che organizzarla
contro l'uomo. L’'umanesimo esclusivo é un umanesimo inumano (nel corsivo sono le parole di De
Lubac; mentre queste che seguono sono di Paolo VI), non vi & dunque umanesimo vero se non

17 | lettori (anche quelli che generosamente si sono dedicati alla lettura -

aperto verso I’'Assoluto
se non altro in quanto questi papi affermano di rivolgersi anche ai non cattolici e ai non credenti,
ecc.- noteranno una diversita di accenti tra i diversi papi, quanto all’assertivita e alla durezza delle
espressioni e alla scelta dei termini (esempio: Dio, Assoluto, trascendenza), cosa che non é da
sottovalutare; ma nell'insieme noteranno anche che tutti sono concordi nel tenere insieme la
cosiddetta apertura al dialogo con la riaffermazione di approcci ritenuti “principi” indiscutibili (che
di per se stessi non sono sottoposti alla discussione con i dialoganti). Oggi, si direbbe (e si dice nel
dibattito pubblico e nella comunicazione di papa Bergoglio): che la dottrina/teologia non cambia,

ma la pastorale si!

1.9 Che dire? Alcuni “laici” (le virgolette sono d’obbligo, soprattutto quando si tratta di “grandi”
laici o — per usare una significativa espressione di Antonio Gramsci — “papi laici”) concedono a
guesto punto: “i papi fanno il loro mestiere”, e svicolano o tacciono ( forse appagati dalle ampie
interviste o dalle telefonate con il papa “servente” e, forse, anche tranquilli per il fatto che essi
non si professano e non sono cristiani-cattolici-credenti. Come a dire: questa € roba loro, e devono
vedersela tra loro!).

1.10 Valutiamo estremamente ipocriti questi atteggiamenti; e siccome riteniamo, da /aici, che la
cura e la salvezza (usiamo questo termine al di fuori delle teologie e teleologie varie!) della “casa
comune” sono la priorita vera di questa generazione - siamo pronti ad accettare, a prescindere,
ogni supplemento di azione e di valori, supposti come fondanti, e persino anche se questi avessero
la pretesa di considerarsi molto di piu di un supplemento, addirittura essenziali e conditio sine qua
non. Lo facciamo per una prioritaria e fondamentale responsabilita umana verso le cose umane.
Da vecchi post illuministi, abbiamo imparato a fare i conti e a con-vivere con le religioni spesso
dimentichi dell’etsi deus non daretur. | cristiani, peraltro, sanno che [|'azione umana &
manifestazione del Signore che ¢ in loro e davanti a loro e che la sua azione sovra-umana e intra-
umana opera, comunque. E questa fede (gratis data) loro basta. “ll regno di Dio & come la
semente che un uomo sparge nella terra. Ogni sera egli va a dormire e ogni giorno si alza. Intanto il
seme germoglia e cresce, ed egli non sa affatto come cio avviene (Marco 4, 26-27)”. Quando Paolo
di Tarso, nella Lettera ai romani (citata nella enciclica®®), partendo dalle “sofferenze del tempo
presente”, vede e annuncia una forza operante nella storia - “noi sappiamo che fino a ora tutto il
creato soffre e geme come una donna che partorisce. E non soltanto il creato, ma anche noi che
abbiamo gia le primizie dello Spirito (Rm 8,22)” - vede un processo ed evoca una consapevolezza
che non rinviano affatto ad una visione negativa della storia e della natura®®. La Chiesa di Efeso

H. de Lubac, Le dramme de ’lhumanisme athée, Paris 1945.

> Populorum progressio, n. 42.

52 Ls, Cap. 1, § 2.

> In Ls, Cap. 1, § 19 (“Quel che sta accadendo alla nostra casa”) si legge che I'obiettivo dell’analisi € “prendere dolorosa coscienza,
osare trasformare in sofferenza personale quello che accade nel mondo”: espressioni molto belle, anche opportune se ed in quanto
suonano come campanello di allarme e svegliano le coscienze dei cristiani, in primis e di tutte le persone come esseri umani.
Dobbiamo sperare, tuttavia, che esse non significhino e non diano la percezione di una visione negativa della storia e del tempo
umani. Se cosi non fosse, e senza esplicite contestualizzazioni o almeno accenni a positivi “segni dei tempi”- vedi la enciclica

10



afferma, a tale proposito, questa visione: “La donna, quando partorisce, & afflitta perché e giunta
la sua ora; ma quando ha dato alla luce il bambino, non si ricorda piu dell’afflizione, per la gioia

> E per questo che la “sua” azione & gratis data (grazia) e il

che e venuto al mondo un uomo
credente la vede all’'opera, e unisce la sua intelligenza e le sue mani, sotto la sua autonoma
responsabilita, a quelle dei fratelli e delle sorelle, cittadini e cittadine della terra e del mondo, non
credenti o diversamente credenti, lavorando alacremente insieme, nel comune, indivisibile e

unico orizzonte storico. Insieme agiscono per il solo fatto di essere umani.

1.11 Troviamo, pertanto, contradditorio e non condivisibile affermare che non accettare, ad
esempio, l'idea di un Creatore o ritenerla irrilevante debba poi sfociare necessariamente nel
relegare all’ambito dell’irrazionale la ricchezza che le religioni possono offrire, e nel supporre che
esse costituiscano una sottocultura che deve essere semplicemente tollerata®. Questo processo
alle intenzioni € un tipico modo di “argomentare apologetico”; non e certamente “mettersi in
dialogo” e, spesso, abbassa anche il profilo del tema che si sta trattando. La confusione (a volte la
reticenza) su questi specifici aspetti non & nuova e continua ad essere controproducente, e
contraddittoria con le affermazioni — peraltro ricorrenti nei documenti del magistero, almeno negli
ultimi cinquant’anni - di voler cercare la interlocuzione con le persone di “buona volonta” e/o
entrare in dialogo intenso e produttivo con tutti.

1.12 Condividiamo pienamente, invece, che “nessun ramo delle scienze e nessuna forma di
5”7 Questa
convinzione non implica la o una fede: quella cristiana o altre. Tanto meno la supposta superiorita

saggezza puo essere trascurata, nemmeno quella religiosa con il suo linguaggio proprio

|IH

di una fede-religione-chiesa rispetto ad un’altra. Semplicemente, implica I'“essere umani”.

Quando Benedetto XVI afferma nella Caritas in veritate che “lo sviluppo ha bisogno di cristiani con

le braccia alzate verso Dio>””

(il corsivo & nella stessa enciclica!), ci permettiamo, con rispetto, di
migliorare il testo: “Lo sviluppo ha bisogno anche di cristiani con le braccia alzate verso Dio”. E
pensiamo che sia sufficiente ed adeguato per la testimonianza del Signore risorto, in quanto: “il di
piu e frutto del maligno”. | cristiani, dopo aver con trasparenza manifestato la propria fede e
annunciato la propria buona notizia, devono (dovere nella e della storia, nella e della etica umana)
mettersi con umilta (umanamente) fianco a fianco di tutti gli “esseri umani”, a servire nella e per la

casa comune.

2 La sapienza dei racconti biblici’®
2.1 Come dicevamo all’inizio, pensiamo che il Cap. 2 possa essere considerato la fonte di
legittimazione dell’intera enciclica e, in esso, particolare rilievo hanno la lettura e Ia

interpretazione “dei racconti biblici sul rapporto dell’essere umano con il mondo®”.

Pacem in terris di Giovanni XXIll- non si comprenderebbe come diventi possibile, poi: “riconoscere qual € il contributo che ciascuno
puo portare” (i corsivi nella citazione sono nostri).

** Giov. 16,21.

55 Ls, Cap. 2, § 62, passim.

*® s, Cap. 2, § 63.

> caritas in veritate, n. 79.

*8 s, Cap. 2, §§ 65 — 75.

11



2.2 “Un discorso complesso, quello della Bibbia, perché riferisce di due racconti della creazione,
non di uno solo; vede percid sotto due angolazioni, con assonanze e dissonanze, quanto accadde
«in principio». Non addentrandosi in tale complessita, forse I'enciclica € meno convincente
guando respinge I'accusa fatta al pensiero ebraico-cristiano il quale, a partire dal racconto della
Genesi che invita a «soggiogare» la terra, avrebbe ‘favorito lo sfruttamento selvaggio della natura
presentando un’immagine dell’essere umano come dominatore e distruttore. Questa non é una
corretta interpretazione della Bibbia come la intende oggi la Chiesa’ [Cap. 2, § 67]"60.

2.3 Questo e un punto molto importante. Dedichiamogli, quindi, la giusta attenzione. E non solo o
non tanto perché normalmente la lettura e la interpretazione della Bibbia costituiscono il contesto
di base e di fondo nelle encicliche dei papi e nei documenti della Chiesa, ma soprattutto perché in
guesta enciclica esse hanno un ruolo particolare e fondante: sia per I'affermazione (storico-
sociologico-politica) sulla “radice umana della crisi ecologica®”, sia per la visione (teologica) della
lettura complessiva, nella enciclica, dei racconti biblici. Molto correttamente, I'enciclica scrive:
“Questi racconti suggeriscono che l’esistenza umana si basa su tre relazioni fondamentali
strettamente connesse: la relazione con Dio, quella con il prossimo e quella con la terra®.

2.4 Cominciamo sottolineando I'approccio un po’ sbrigativo dell’enciclica - “anche se é vero che
qualche volta i cristiani hanno interpretato le Scritture in modo non corretto®” - con cui si liquida
I’evidenza, anche tra gli esegeti, che una delle tradizioni e dei generi letterari (Gen 1,1-2,4 primo
racconto) a base della redazione del primo libro della Bibbia ha una chiara impostazione
antropocentrica - “soggiogatela e dominate” (Gen 1,28). Questa impostazione viene mitigata, ma
non abolita, dall’altra (Gen 2,4b-6 secondo racconto), nella quale 'uomo — plasmato dalle mani di
Dio con polvere del suolo e divenuto essere vivente a seguito del soffio di Dio — viene collocato in
un giardino, piantato da Dio in Eden (“perché lo coltivasse e lo custodisse”- Gen 2,15) e dove -
dopo che Dio stesso ha fatto germogliare ogni sorta di albero, compreso I'albero della conoscenza
del bene e del male - riceve I'ordine di cibarsi del frutto di tale albero, “perché quando tu ne
mangiassi certamente moriresti” (Gen 2,17)%.

2.5 La visione complessiva che si ricava dalla letture dei due racconti, infatti, € quella della
necessita di una sintesi tra il primato del’'uomo e la cura del giardino (voluta, peraltro, dal
redattore finale del testo biblico, precisano gli esegeti). Ma che la Bibbia registri e consegni una
complessiva centralita dell’'uomo nell’azione della “creazione” & indubitabile; e non c’¢ da
scandalizzarsene®. Non ne deriva, certamente, una consegna alla dominazione né tanto meno alla
distruzione. Insieme ad altre radici filosofiche, religiose e di interessi concreti, vasti e profondi, la
storia antropologica e culturale dell’'umanita — in alcune parti della terra in modo pil accentuato,

* s, Cap. 2, § 65.

60 Luigi Sandri, “Papa Francesco, un’enciclica, un grido per salvare la terra”, in Confronti n. 9/settembre 2015, pp.48-49.

®1 s, Cap. 2, § 101.

525, Cap. 2, § 66.

s, Cap. 2, § 67.

8 “Elemento comune alle due esposizioni ¢ il loro sfociare, sia pure in modo affatto diverso, nella creazione dell’'uomo, ossia della
creatura umana uomo e donna, si che I'intero mondo restante appare subordinato a questa suprema opera creativa di Jahvé; anche
Gen 2,4b ss. termina e culmina con la creazione dell’'uomo totale, rappresentato dalla duplicita di uomo e donna. Tuttavia, in Gen
2,4b ss. 'uomo é il centro intorno al quale Dio edifica la sua opera, mentre in Genl,1 ss. egli e il vertice di una piramide
cosmologica” (Gerhard Von Rad, Teologia dell’antico testamento, vol. 1, Paideia, Brescia, 1962, p. 171).

% Alla Bibbia non bisogna chiedere spiegazioni scientifiche né in astronomia né in antropologia. La chiesa ha impiegato 359 anni
per riconoscere la grandezza di Galileo che “ebbe, purtroppo, molto da soffrire da parte di uomini e organismi della Chiesa” (cosi G.
Paolo Il il 10 novembre 1979, in occasione della commemorazione di A. Einstein).

12



in altre meno o anche assente del tutto — e caratterizzato anche da questa connotazione biblica
antropocentrica. Saranno nuovi approcci filosofici e antropologici, a partire dagli inizi del
Novecento a incaricarsi di mettere in crisi questa impostazione. “Il postumanesimo reagisce
alll'umanesimo razionale che esaltava — anche sulla scia della Bibbia — il primato della creatura
umana su ogni altra forma animale, celebrando quasi la sacralita immutabile del soggetto”,
afferma il biblista Gianfranco Ravasi.®®

2.6 Sempre sui “Racconti biblici” merita dedicare alcune riflessioni su altre due parole chiave della
enciclica: peccato e creazione.

2.6.1 Il peccato. Le tre relazioni “vitali” (sopra gia ricordate: con Dio, con il prossimo e con la
terra), afferma I'enciclica, “sono rotte, non solo fuori, ma anche dentro di noi. Questa rottura é il
peccato®”” Di cosa si tratta? “Basta scorrere brevemente gli scritti veterotestamentari, per rilevare
che molto raramente vi si parla del peccato in senso teoretico-teologico”®. E sufficiente questa
brevissima affermazione per raddrizzare eventuali interpretazioni moderne e contemporanee che
sarebbero devastanti. Ovviamente di queste non sarebbe da addossare la responsabilita al
redattore dell’enciclica. Un documento di questo tipo, infatti, non & una analisi esegetica (il testo
opportunamente dice: “racconti biblici”). Tuttavia, siccome la posta in gioco e di primaria
importanza (anche ai fini propri della enciclica stessa), € bene aggiungere qualche ulteriore
delucidazione.

2.6.2 L'enciclica subito dopo aggiunge: “L’armonia tra il Creatore, I'umanita e tutto il creato é stata
distrutta per aver preteso di prendere il posto di Dio®”. Indicando con queste scarne parole sia la
priorita del documento (quella dell’armonia tra 'uomo e I'ambiente) sia che 'autore della Genesi
(e in questo preciso caso, la redazione Jahvista) individua la rottura nella pretesa dell’'uomo di farsi
simile a Dio (“conoscenza del bene e del male”). Ma la frettolosa corsa all’obiettivo (fondare la
distruzione della casa comune anche teologicamente) fa correre all’enciclica due rischi: il primo di
fare dire al testo biblico molto di piu di quello che pretende, il secondo di dare al disordine
ecologico (certamente frutto delle scelte umane) un fondamento talmente profondo ed extra-
naturale, da rendere difficoltoso, se non impossibile I'azione umana per correggere gli errori e
intraprendere un percorso ecologico, che deve restare (ed e) alla portata delle capacita e
possibilita dell’'umanita. Se cosi non fosse, quale sarebbe la finalita dell’enciclica? Non crediamo
che essa voglia collocarsi in un assai modesto discorsetto apologetico e etico-morale (solo un Dio
ci puo salvare!).

2.6.3 In effetti, nel racconto biblico “non si fa teoria; I'interesse del narratore si concentra
piuttosto nella descrizione del cammino percorso dall’'uomo, le cui conseguenze non si possono
annullare. E lo fa in una lingua, in una forma espositiva, che & 'unica idonea a cogliere I'intima
storia compiutasi fra 'umanita e Dio”’°. Il redattore biblico aveva di fronte una serie di problemi e
contraddizioni reali, storiche; ne cerca la spiegazione non con la speculazione filosofica che non gli
appartiene, bensi “allineando fra loro antichi racconti originariamente autonomi, e con un minimo
di aggiunte teologiche (scrivere un testo che rafforzi I’'opzione religiosa e culturale del monoteismo

% Gianfranco Ravasi, “Postumanesimo — Uomo sull’orlo del futuro”, Il Sole-24 ore- Domenica 21 giugno 2015 (la sottolineatura/
corsivo, e nostra; nell’articolo & presente anche una importante bibliografia sul tema; si ricorda al lettore che G. Ravasi & un ottimo
biblista ed anche cardinale della Chiesa cattolica romana).

7 Ls, Cap. 2, § 66.

% G. Von Rad, ivi, p. 186.

% s, Cap. 2, § 66.

7 G. Von Rad, ivi, p. 184

13



Jahvista) in funzione connettiva, scrivendo una storia primordiale dell’umanita”’*. Il dramma di

questi testi € che il lettore contemporaneo (di tutti i tempi) vi trasporta (anche
inconsapevolmente) la propria cultura, facendo una pericolosa operazione interpretativa che va
contro l'autentico (dell’autore) significato del testo; a volte persino delle parole (ad esempio, “con
la locuzione conoscenza del bene e del male, il narratore, secondo |'uso linguistico ebraico, intende
molto di piu d’'un mero processo intellettuale. La parola jada’ significa al tempo stesso I'esperienza

di ogni cosa e l'impadronirsi di tutte le cose e di tutti i segreti, giacché bene e male sono da
n 72

intendersi qui non unilateralmente in senso morale, ma nel significato di tutto”.
2.6.2 La creazione. Sopra, nel punto 1.12, abbiamo gia rilevato un passaggio dell’enciclica di
particolare delicatezza: I'idea di un Creatore”.

2.6.2.1 Merita qui tornarci sopra e citiamo integralmente il paragrafo: “Sono consapevole che, nel
campo della politica e del pensiero, alcuni rifiutano con forza l'idea di un Creatore, o la ritengono
irrilevante, al punto da relegare all’ambito dell’irrazionale la ricchezza che le religioni possono
offrire per un’ecologia integrale e per il pieno sviluppo del genere umano. Altre volte si suppone

747 Nel nostro

che esse costituiscano una sottocultura che deve essere semplicemente tollerata
precedente punto 1.12 abbiamo gia osservato che una diversa consapevolezza e convinzione
scientifica rispetto alla teoria creazionista, non implica affatto la conseguenza che il redattore
dell’enciclica evidenzia (“le religioni costituiscono una sottocultura”) e abbiamo, d’altra parte,
espresso netta condivisione sul fatto che religione e scienza sono (si citano affermazioni della
enciclica): “approcci diversi alla realta” e “possono entrare in dialogo intenso e produttivo per

entrambe” .

2.6.2.2 Restano, ora, da fare alcuni approfondimenti senza i quali rimangono ombre sia sul dialogo
che I'enciclica vuole intraprendere sia sulla azione comune, per la cura della comune casa.
Innanzitutto va precisato che il confronto tra la teoria creazionista e la teoria evoluzionista € un
confronto reale, che da tempo interessa sia la comunita scientifica sia la pubblica opinione - non si
colloca genericamente “nel campo della politica (sic!) e del pensiero” - ed ha uno spessore molto
noto, di grande rilievo, su cui non merita qui entrare, salvo ricordarlo per sottolineare che nessuno
puo attribuire a nessuno la patente di “sottocultura” (anche se tra gli scienziati lo scontro su
guesto punto & anche molto aspro). Passiamo ora ad alcuni approfondimenti sul versante della-e
religione-i e persino della fede cattolica.

2.6.2.3 Cediamo la parola ad un esperto di scienze: “L’evoluzione & stata considerata da molti
critici, cioé da creazionisti, come una sorta di ‘dio laico’. Ovvero i non credenti avrebbero sostituito
il dio creatore con I'evoluzione. No, I’evoluzione non & un ‘dio laico’, non € il dio a cui si riferiscono
gli evoluzionisti in sostituzione del dio al quale si riferiscono i fedeli: cioé il dio creatore.
L’evoluzione non crea nulla, in realta non fa nulla. Essa non & altro che una descrizione

1 G. Von Rad, ivi, p. 185
2G. Von Rad, ivi, p. 185
3 s, Cap. 2, § 62.

" Ls, Cap. 2, § 62, passim.

14



storiografica di come si & sviluppata la vita. Quindi non riguarda il fare, ma semplicemente la
ricostruzione storica di cid che & avvenuto”.”> Non si pud e non si deve far dire a questo breve
passaggio del saggio citato, troppe cose. Ma ci aiuta a distinguere approcci, linguaggi e sostanza
che sono agibili e agiti su piani diversi: la ricerca e la comunicazione della scienza e quelle della
religione e/o della fede. Il succo di questa testimonianza € che non siamo di fronte ad una
relazione/contrapposizione: dio-laico/dio-religioso. Nessuno intende sostituire/togliere/privare
(di) niente a nessuno. La evoluzione/scienza non & una religione/fede; la religione/fede non e una

scienza. Punto.

2.6.2.4 Ma non sarebbe completamente trasparente se questo approfondimento finisse qui.
Riteniamo necessario ed utile (anche considerando I'ampiezza con cui questi aspetti vengono
trattati nell’enciclica) dedicare attenzione alla cosiddetta “teologia della creazione”. Gli esegeti
fanno notare che “ampi resoconti sulla creazione del mondo da parte di Jahvé compaiono solo in
testi piuttosto tardi (..). Probabilmente il vero motivo € che Israele impiegd un tempo
relativamente lungo per porre la sua fede nella creazione (...). L'antico “credo” cultuale non
conteneva alcun accenno in proposito, e quel giusto rapporto teologico Israele lo trovo solo
guando apprese a inquadrare teologicamente anche la creazione nella storia della salvezza. Non
era compito agevole, e richiese tempo. (...) La rivelazione di Jahvé gli aveva schiuso I'ambito della

storia, e in tale prospettiva doveva essere anzitutto precisato il concetto di creazione”’®.

2.6.2.5 Queste evidenze e questa consapevolezza ci consigliano a ricondurre “il vangelo della
creazione” (titolo del Cap. 2 dell’enciclica) nel suo ambito di annuncio di una “buona notizia”, che
vive, deve vivere nella storia; e non in una “teologia” che incarna in sé una “dottrina”. Si puo, cioe,

Ill

esprimere e sostanziare la fede cristiana anche senza essere coinvolti nel “concetto” di creazione.
Nel primo secolo dopo Cristo, ad Efeso la chiesa dell’evangelista Giovanni, pensando e ripensando
sulla sua fede in Dio e consapevoli dell'insegnamento di Gesu di Nazareth, scrive: “E giunto il
momento, ed € questo, in cui i veri adoratori adoreranno il Padre in spirito e verita; perché il Padre
cerca tali adoratori. Dio & spirito, e quelli che lo adorano devono adorarlo in spirito e verita’””.
L’enciclica, ragionando sul concetto di creazione, scrive: “Per la tradizione giudeo-cristiana, dire
“creazione” é dire piu che dire natura, perché ha a che vedere con un progetto dell’amore di Dio,
dove ogni creatura ha un valore e un significato”®”. Poi aggiunge: “Le creature di questo mondo
non possono essere considerate un bene senza proprietario: ‘sono tue, Signore amante della vita’
(Sap 11,26)”. Il lettore comprende benissimo che questo modo di procedere é finalizzato a
radicare la preziosita del creato-casa comune, in modo da strapparlo ai tentativi e processi che
attentano alla “destinazione comune dei beni”’®. Ma, nello stesso tempo, il lettore apprende che

“per i credenti questo diventa una questione di fedelta al Creatore®®”. La sottolineatura & nostra.

> Gianfranco Biondi, “Prodotti dalla sola evoluzione”, relazione al Seminario nazionale delle Comunita cristiane di base italiane,
2013.
7% G. Von Rad, ivi, p. 165.
77 Giov 4, 23.
"8 s, Cap. 2, § 76.
7 Ls, Cap. 2, 8893 e ss.
85, cap. 2, § 93.
15



Infatti, molto opportunamente, sempre |'enciclica afferma anche che: “Oggi, credenti e non
credenti sono d’accordo, sul fatto che la terra é essenzialmente una eredita comune®!”. |l credente,
d’altra parte, sa che il suo Dio & spirito e quindi € anima del mondo, anche se egli (il credente) si
colloca nella concezione evoluzionista del mondo e delle sue “creature”. Infatti, Dio per lui € come
il Padre, € come il Creatore. Il linguaggio con cui lo si chiama, sempre inevitabilmente
antropomorfico, passa e attraversa e vive i processi della storia e delle numerose e multiformi
culture del pianeta.

2.7 La sfida, in effetti, sta nell’incardinare questo sforzo comune della cura della casa comune in
una coerente riflessione interculturale. Un approccio ed un impegno intellettuale che ha
caratterizzato un grande filosofo-teologo contemporaneo Raimon Panikkar. “Al centro del
dibattito ¢ il nostro modo complessivo di rapportarci con la materia e il mondo fisico-sensibile, i
cui nomi (physis, natura, bhumi) rivelano gia nella loro etimologia che il nostro mondo procrea, e
qualcosa di vivo (...) la cultura e il myth0582 complessivo che fornisce I'orizzonte entro cui, e da cui,
noi sperimentiamo la realta. Ogni cultura tuttavia & particolare; percio ogni discorso sulla Terra

(cioé sulla Natura) deve diventare un discorso interculturale®”.

2.8 E a questo compito che noi pensiamo sia destinato (o deve esserlo) anche I'enciclica di un papa
che, pure, afferma di: “comprendere la preoccupazione di unire tutta la famiglia umana nella
ricerca di uno sviluppo sostenibile e integrale, poiché sappiamo che le cose possono cambiare®®”. E,
quindi, lo sviluppo del documento, mai dovrebbe (e cosi non &) sembrare una sorta di ri-

fondazione apologetica della sfida, integralmente umana, ecologica/cura della casa comune.

Parte Seconda: il pensiero ecologista dal punto di vista laico
1 Conoscere la pluralita delle posizioni per superare la sterilita di un confronto tra sordi

1.1 Le reazioni all’enciclica hanno fatto emergere, in modo imbarazzante, un dato che nessun
osservatore ha finora rilevato: I'assenza di una ricostruzione sistematica del pensiero ecologista
nella pluralita delle sue articolazioni dal versante laico. || documento del papa ha destato scalpore
non tanto per quello che afferma (ci sono, infatti, pit riconferme che novita) ma per I'organicita
dell’esposizione, a cui non corrispondono analoghe elaborazioni nelle diverse culture politiche e
filosofiche contemporanee. Ci sono stati tentativi da parte di storici come Piero Bevilacqua di
ricostruire delle sintesi sui temi dell’ambiente ma sono tutti tentativi parziali e frammentari®.
Manca un disegno organico delle idee riguardanti il rapporto uomo e natura che nel tempo sono
maturate.

81
Ls, Cap. 2, § 93.
8 Come sempre, Panikkar utilizza il termine mythos nel senso ampio, trascendentale, di paradigma e orizzonte dell’esperienza.
& Raimon Panikkar, “Ecosofia. La saggezza della Terra”, Jaca Book, Milano, 2015, p. 13-14.
84
Ls, Cap. 1, § 13.
&p, Bevilacqua, “La terra é finita. Breve storia dell’ambiente”, Laterza, 2006.

16



1.2 Tale situazione dipende da una radicalizzazione del confronto sui temi ambientali tra posizioni
estremiste (o radicali) che invocano, non solo I'abolizione dei meccanismi di mercato, ma
addirittura I'arresto della crescita economica, e posizioni riformiste che, invece, si battono non
solo per una societa piu aperta e un mercato pilt ampio e regolato, ma proprio per questo anche
contro la speculazione finanziaria e contro quei poteri economico-finanziari che si sottraggono ad
ogni regolazione da parte della politica. Del resto, I'enciclica contiene affermazioni importanti su
un nuovo modo di intendere il progresso e lo sviluppo; affermazioni che si collegano a tradizioni
del pensiero economico e sociale che fanno capo a Luigi Einaudi, Wilhelm Ropke, Giuseppe Medici,
Manlio Rossi-Doria, Giorgio Ceriani-Sebregondi, Federico Caffe, Giorgio Fua, Paolo Sylos Labini,
Paul Krugman. Quando parla di “una certa decrescita in alcune parti del mondo, procurando
risorse perché si possa crescere in altre parti®®” non sposa la teoria della decrescita, ma suggerisce
maggiore sobrieta e minori sprechi di beni e di energiain parti del mondo sviluppate, ed una
riallocazione di risorse in settori di bisogni non soddisfatti: “rallentare un determinato ritmo di
produzione e di consumo puo dare luogo ad un'altra modalita di progresso e di sviluppo.... Si tratta
di aprire la strada ad opportunita differenti che non implicano di fermare la creativita umana e il

87» ’enciclica non &

suo sogno di progresso, ma piuttosto di incanalare tale energia in modo nuovo
contro gli imprenditori; anzi li valorizza in modo esplicito: “L’attivita imprenditoriale, che é una
nobile vocazione orientata a produrre ricchezza e a migliorare il mondo per tutti, puo essere un
modo molto fecondo per promuovere la regione in cui colloca le sue attivita, soprattutto se
comprende che la creazione di posti di lavoro é parte imprescindibile del suo servizio al bene
comune®®”. Non & contro il mercato, ma contro una estensione abusiva del mercato (ci sono cose
che non si possono e non si debbono né comprare né vendere) e contro le sue manipolazioni
(“I'ambiente é uno di quei beni che i meccanismi del mercato non sono in grado di difendere e di

897) L'enciclica & contro “una concezione magica del mercato®™” e

promuovere adeguatamente
sostiene che “la razionalita strumentale che apporta solo un'analisi statica della realta in funzione
delle necessita del momento, é presente sia quando ad assegnare le risorse e il mercato, sia
quando lo fa uno Stato pianificatore®™. Sono tutti concetti che il liberalismo democratico sostiene
da tempo ma che sono combattuti apertamente da un ecologismo radicale ed estremista,
incapace di cogliere le opportunita della globalizzazione distinguendole dai rischi; un ecologismo
portatore di una conflittualita permanente e non costruttiva che non permette di unire le forze
per affrontare e risolvere positivamente i problemi ambientali. Pierre Nora, |'accademico di
Francia che ha diretto 'ambiziosa impresa dei Lieux de mémoire ha detto in un’intervista: “Dopo la
fine del gollismo e del comunismo, la Francia non ¢ piu stata sollevata da grandi cause. L'Europa?
Ci abbiamo provato, ma senza successo. L'ecologia? Anche se il sentimento & penetrato
nell’opinione pubblica, non & una causa storica. Finora tutto ha trasmesso la sensazione di

un’anemia del senso del collettivo, di un’individualizzazione dello stare insieme, una storia che &

& s, Cap. 4, § 193.
¥ s, cap. 4, § 191.
8 s, cap. 3, § 129.
8 Ls, Cap. 4, § 190 che cita “Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace, Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, 470.
%5, Cap. 4, § 190.
s, Cap. 4, § 195.

17



diventata un ognun per sé”*”. La crisi ecologica deve diventare causa storica di una mobilitazione

generale delle nostre coscienze per tornare alla “ribalta della Storia” come popoli consapevoli e
non come frammentati e inerti drappelli di avanguardie che fanno mera denuncia e testimonianza.

1.3 Proprio perché condividiamo il principio secondo il quale “I'unita é superiore al conf/itt093” e

per contribuire a superare i limiti di un dibattito tra sordi, vorremmo porre all’attenzione del
lettore il tema dell’articolazione delle posizioni che si sono via via formate sui temi ecologici e far
emergere quelle che, effettivamente, sono in grado di contribuire a combattere le posizioni di chi
difende i manipolatori del mercato e gli ossessionati dalla massimizzazione dei profitti che sono i
maggiori responsabili dei disastri ambientali. Abbiamo, pertanto, scelto di delimitare questa parte
della riflessione a tre temi: il primo riguarda la rassegna delle principali tesi che si confrontano nel
pensiero laico sulle cause della crisi ecologica; il secondo si riferisce alla storia dei movimenti
ecologisti e ambientalisti nel mondo; il terzo concerne un filone culturale specifico che viene da
lontano, da sempre attento, nell’affrontare i problemi ambientali, al rapporto osmotico tra saperi
esperienziali e conoscenze tecnico-scientifiche. Per quanto riguarda quest’ultimo aspetto, siamo
consapevoli che la sua trattazione in questa sede possa apparire una forzatura e una ridondanza.
Ma abbiamo scelto di inserirla comunque per offrire al lettore, interessato ad un approfondimento
delle culture ambientali che oggi si confrontano, di conoscere le linee generali di un pensiero
ancora per nulla esplorato.

2 Il dibattito sulle cause della crisi ecologica
2.1 Il Cristianesimo sotto accusa

2.1.1 Tutto si fa cominciare dalla provocatoria tesi dello storico americano Lynn White jr., il quale,

in un articolo pubblicato nel 1967 su “Science”®*

, sostenne che le lontane e profonde radici degli
attuali problemi ambientali sarebbero da cercare nella religione cristiana. Gia nella Bibbia, a suo
dire, ci sarebbero i fondamenti etici e religiosi di un atteggiamento di dominio degli uomini nei
confronti della natura. Nel libro della Genesi, infatti, si puo leggere: “E Dio disse: ‘Facciamo I'uomo
a nostra immagine, a nostra somiglianza, e domini sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo, sul
bestiame, su tutte le bestie selvatiche e su tutti i rettili che strisciano sulla terra”. L’'uomo, dunque,
plasmato dalla religione giudaico-cristiana, orgogliosa creatura chiamata da Dio a comandare su
tutte le altre, si sarebbe sentito autorizzato a non porre alcun limite all’assoggettamento della
natura ai suoi voleri. Una visione a cui e stata ricondotta, anche, la responsabilita di aver alienato
I’essere umano dall’ambiente, in quanto I'unico “a immagine e somiglianza di Dio”, dunque non
realmente naturale, e di aver separato in maniera netta Dio dalla natura, spogliando questa di ogni
sacralita e in tal modo svalutandola e riducendola a una materialita inerte, senza alcuna rilevanza
salvifica.

26, Perrault, “Il tricolore e Les Invalides, la Francia torna ai suoi simboli”, La Repubblica, 29 novembre 2015.

9 Evangelii Gaudium n. 228 citato in Ls, Cap 4, § 198.

% L. White jr.,“The Historical Roots of our Ecological Crisis” (tradotto in Italia “Le radici storico-culturali della nostra crisi ecologica”
in “ll Mulino”, marzo-aprile 1973).

18



2.1.2 Lo studioso statunitense definisce il Cristianesimo come la religione pil antropocentrica del
mondo. E Francesco tenta di rispondere a questa accusa aggiornando la visione tradizionale della
Chiesa sul rapporto tra essere umano e natura ripresa dalla Genesi, che pone I'essere umano al
centro del mondo naturale, con la responsabilita di prendersene cura. L’approfondimento serve al
pontefice per respingere un’accusa contro il pensiero giudaico-cristiano che avrebbe favorito lo
sfruttamento selvaggio della natura, ricavando dal racconto della Genesi un’immagine dell’essere
umano come dominatore e distruttore. “Coltivare” e “custodire” la terra, di cui parla il testo
biblico, sono due concetti che si completano a vicenda e implicano una relazione di reciprocita
responsabile tra essere umano e natura. “Ogni comunita — argomenta |'enciclica — puo prendere
dalla bonta della terra cio di cui ha bisogno per la propria sopravvivenza, ma ha anche il dovere di
tutelarla e garantire la continuitd della sua fertilitd per le generazioni future®™”. La Bibbia non da
adito, dunque, ad un antropocentrismo dispotico che non si interessi degli altri viventi. E “la
Chiesa non dice in maniera semplicistica che le altre creature sono completamente subordinate al
bene dell’essere umano, come se non avessero un valore in sé stesse e noi potessimo disporne a

96,

piacimento™”. La sapienza biblica & pervasa dalla convinzione che “tutto é in relazione, e che la

cura autentica della nostra stessa vita e delle nostre relazioni con la natura é inseparabile dalla

fraternita, dalla giustizia e dalla fedeltd nei confronti degli altri®””. Insomma, il papa prende le

II/I

distanze dall’”ossessione di negare alla persona umana qualsiasi preminenza”. E nega che “un
antropocentrismo deviato” possa lasciare il posto “a un biocentrismo”, perché cid implicherebbe
introdurre un nuovo squilibrio, che non solo non risolverebbe i problemi, bensi ne aggiungerebbe

altri.

2.1.3 Anche a giudizio del papa “il pensiero ebraico-cristiano ha demitizzato la natura”, in quanto,
“senza smettere di ammirarla per il suo splendore e la sua immensita, non le ha pit attribuito un

98»

carattere divino Ma in cio egli vede, al contrario, un’ulteriore sottolineatura del “nostro

impegno nei suoi confronti”: “Un ritorno alla natura non puo essere a scapito della liberta e della
responsabilita dell’essere umano, che é parte del mondo con il compito di coltivare le proprie
capacita per proteggerlo e svilupparne le potenzialita”. Come pure il papa riconosce all’essere
umano, “benché supponga anche processi evolutivi”, “una novita non pienamente spiegabile
dall’evoluzione di altri sistemi aperti”, “una singolarita che trascende I'ambito fisico e biologico”:
“La novita qualitativa implicata dal sorgere di un essere personale all'interno dell’'universo
materiale presuppone un’azione diretta di Dio, una peculiare chiamata alla vita e alla relazione di
un Tu a un altro tu®”.

2.1.4 LUenciclica opera uno sforzo evidente per superare gli aspetti piu anti-ecologici della
tradizione giudaico-cristiana: sia riconoscendo agli altri esseri viventi un valore proprio di fronte a

Dio; sia ricordando “che noi stessi siamo terra”; sia abbracciando una visione olistica, in cui tutto e

% s, Cap. 2, § 67.
% s, Cap. 2, § 69.
s, Cap. 2, § 70.
% s, Cap. 2, § 78.
s, cap. 2, § 81.

19



intimamente connesso, tutto e in relazione, tutti gli esseri formano “una sorta di famiglia
universale”. Il richiamo che attraversa, si puo dire, I'intera enciclica alla figura di San Francesco
d’Assisi, ritenuto una sorta di ambientalista radicale ante litteram, rientra nel tentativo di guardare
alla terra e alle acque, alle piante e agli animali, al sole e alla luna, come a fratelli e a sorelle degli
umani, figli di uno stesso creato.

2.1.5 Abbiamo gia dato conto nella Parte Prima, al capitolo 2, degli approfondimenti esegetici sui
due racconti biblici della creazione, alla luce della ricerca biblica normalmente accettata. Ma forse
White non conosce la esegesi specialistica e soprattutto i suoi ultimi sviluppi o evita
approfondimenti in tal senso, limitandosi a riportare la piu diffusa lettura del testo biblico.

2.1.6 Gia in passato erano state mosse critiche allo studioso americano di vario ordine anche dal
versante laico. Lo storico inglese Keith Thomas, ad esempio, aveva osservato che gia i romani,
prima che si affermasse la religione giudaico-cristiana, sfruttavano con spregiudicatezza la

190 Del resto, anche popoli appartenenti alla civilta orientale, con un percorso culturale e

natura
religioso assai diverso da quello dei popoli europei, hanno mostrato in eta contemporanea una
non diversa attitudine alla manipolazione e distruzione degli equilibri naturali. E il caso dei
giapponesi, a cui il proverbiale rispetto per gli animali e per le piante non ha impedito — ricorda
ancora Thomas — di inquinare I'acqua e il suolo del loro paese. L’influsso culturale e religioso nel
rapporto tra 'uomo e il mondo fisico € innegabile ma sono pochissimi quelli che oggi ritengono
che possa essere il convincimento religioso la causa principale o addirittura unica della crisi

ambientale.
2.2 Le responsabilita della nuova scienza

2.2.1 Diversi studiosi hanno insistito sul ruolo di Cartesio, Galileo e Bacone, quali iniziatori del
sapere astratto e strumentale della natura, nel creare una frattura nella storia del rapporto fra
I'uomo e I'ambiente. L'economista Hans Immler ha sostenuto che Cartesio, affermando “lo penso,
dunque sono”, avrebbe diviso il mondo in due parti: 'uomo e la natura. L'uomo si sarebbe

IlII

separato dal mondo fisico diventando spiritualita, mentre “I'unita della natura poté scomporsi in

geometria e meccanica, in materia prima e valore d’uso, in discipline scientifiche e specialmente

101n

configurazione manifatturiera e dunque industriale della materia™”. Finanche un fisico come

Enzo Tiezzi ha mosso analoghe critiche a Newton e a Cartesio'®.

2.2.2 Dal punto di vista filosofico, la critica alla nuova scienza come responsabile della crisi

ambientale & stata elaborata da Mario Alcaro'®

. Un’originale critica alla scienza moderna dal
versante femminista, soprattutto nei confronti di Bacone, & stata, peraltro, formulata da Carolyn

Merchant®®,

100 Thomas, “L’uomo e la natura: dallo sfruttamento all’estetica dell’ambiente”, Einaudi, 1984.

H. Immler, “Vom Wert der Natur. Zur 6cologischen Reform von Wirthschaft und Gesellschaft, Westdeutscher Verlag, Opladen
1990.

w2p Tiezzi, “Il capitombolo di Ulisse. Nuova scienza della natura e sviluppo sostenibile”, Feltrinelli, 1992.

M. Alcaro, “Sui rapporti dell’'uomo con la natura. Filosofie mediterranee e pensiero moderno”, manifestolibri, 2006.

C. Merchant, “La morte della natura: le donne, I’ecologia e la rivoluzione scientifica”, Garzanti 1988.

101

103
104

20



2.2.3 A questi autori hanno risposto a piu riprese economisti, filosofi e scienziati che hanno
invitato a non guardare alla scienza come ad una minaccia e a riconoscere la faccia positiva del
progresso delle conoscenze tecniche e scientifiche. Trattando il tema del primitivismo che
riemerge nella critica radicale alla scienza e alla tecnica, il filosofo e storico della scienza Paolo
Rossi ha ricordato che “tutto cio che chiamiamo civilta e cultura ebbe inizio perché i nostri piu
lontani progenitori scelsero di non adottare il cosiddetto principio di precauzione. Se lo avessero
adottato saremmo ancora simili alle scimmie delle prime inquadrature di 2001 Odissea nello
spazio'®”.

2.2.4 Ma cosa dice a questo riguardo I'enciclica? Essa richiama quanto affermato da Giovanni
Paolo II: “La scienza e la tecnologia sono un prodotto meraviglioso della creativita umana che & un
dono di Dio*®”. E Francesco aggiunge: “La tecnoscienza, ben orientata, & in grado non solo di
produrre cose realmente preziose per migliorare la qualita della vita dell’essere umano, a partire
dagli oggetti di uso domestico fino ai grandi mezzi di trasporto, ai ponti, agli edifici, agli spazi
pubblici. E anche capace di produrre il bello e di far compiere all’essere umano, immerso nel mondo
materiale, il ‘salto’ nell’ambito della bellezza™®’”. Per il papa non si tratta, dunque, di mettere sotto
accusa la scienza ma di prendere coscienza “di quali sono le radici pit profonde degli squilibri
attuali, che hanno a che vedere con I'orientamento, i fini, il senso e il contesto sociale della crescita

tecnologica ed economica*®®”.

2.2.5 In tale quadro concettuale I'enciclica affronta brevemente il tema degli Organismi
geneticamente modificati (Ogm). Contrariamente a quanto affermato da Carlo Petrini -
sorprendentemente nella veste di “guida alla lettura” (sic!) del documento pontificio per le
Edizioni S. Paolo — nell’enciclica non c’e affatto una condanna di questa tecnologia, bensi viene
ravvisata la necessita di “assicurare un dibattito scientifico e sociale che sia responsabile e ampio in
grado di considerare tutta I'informazione disponibile e di chiamare le cose con il loro nome'®.
Scrive il papa nello stesso paragrafo: “A volte non si mette sul tavolo I'informazione completa, ma

105p, Rossi, “Speranze”, Il Mulino, 2008; id., “Mangiare”, Il Mulino, 2011.

19 piscorso ai rappresentanti della scienza, della cultura e degli alti studi nell’Universita delle Nazioni Unite, Hiroshima, 25 febbraio
1981.

975, cap. 3, § 103.

108 g, Cap. 3, § 109. Nella nota 36 gia anticipavamo che avremmo ripreso il tema delle tecnologie. L’enciclica sovrappone
superficialmente termini distinti che hanno un significato diverso: la tecnica non va, infatti, confusa con la tecnologia e ambedue
vanno tenute distinte dalla scienza. La tecnica & I'insieme delle attivita di costruzione di strumenti e mezzi per svolgere specifiche
funzioni. Frutto di un impegno congiunto di pratica empirica e d’invenzione creativa, la tecnica nasce nel paleolitico ed & una forma
di conoscenza che & sempre stata presente in ogni comunita umana. La tecnologia &, invece, un settore di ricerca multidisciplinare
con oggetto lo sviluppo e I'applicazione di strumenti tecnici, ossia di quanto & applicabile alla soluzione di problemi pratici,
all’ottimizzazione di procedure, alla presa di decisioni, alla scelta di strategie finalizzate a dati obiettivi, sulla base di conoscenze
scientifiche. La scienza e, infine, I'insieme delle discipline fondate essenzialmente sull’osservazione, I'esperienza, il calcolo, o che
hanno per oggetto la natura e gli esseri viventi, e che si avvalgono di linguaggi formalizzati. Confondere scienza, tecnologia e tecnica
non permette di individuare i punti critici del sistema della conoscenza nell’attuale rivoluzione tecnologica. E come voler prendere
le distanze da tutto quello che ha a che fare con la conoscenza senza discernere e individuare soluzioni credibili e percorsi fattibili
per creare nuovi equilibri. Oggi siamo in presenza di una potenza della tecnologia che cresce in modo esponenziale perché si
alimenta del legame con il mercato. Una potenza che influisce notevolmente sui modi di vita delle persone. Ma pensare di bloccare
lo sviluppo tecnologico € una follia perché la vita civile del pianeta ne uscirebbe disintegrata. Esso va, invece, fortemente ancorato
a principi etici condivisi e al metodo democratico. Non ci sono per ora alternative. Su quest’ultimo punto I’enciclica appare
sorprendentemente debole. Significhera qualcosa che la parola “democrazia” non compaia mai in tutto il documento? ha un
qualche senso che la S. Sede non aderisca ancora alla Suprema Corte di giustizia europea, né al tribunale penale internazionale
dell’Aja? e che non abbia ancora sottoscritto la “Dichiarazione universale dei diritti dell’'uomo”?

1995, cap. 4, § 135.

21



la si seleziona secondo i propri interessi, siano essi politici, economici o ideologici. Questo rende
difficile elaborare un giudizio equilibrato e prudente sulle diverse questioni, tenendo presenti tutte
le variabili in gioco. (...) Quella degli Ogm é una questione di carattere complesso, che esige di
essere dffrontata con uno sguardo comprensivo di tutti i suoi aspetti, e questo richiederebbe
almeno un maggiore sforzo per finanziare diverse linee di ricerca autonoma e interdisciplinare che
possano apportare nuova luce”. Si pud scorgere qui un’annotazione critica abbastanza esplicita a
talune scelte degli Stati, a partire dall’ltalia, che da tre lustri non finanziano piu linee di ricerca sugli
Ogm, come denunciato ultimamente in Parlamento dalla senatrice Elena Cattaneo'.

2.2.6 Forse e anche a seguito di questa posizione equilibrata del papa se, in Italia, i toni da crociata
nel dibattito pubblico sugli Ogm si sono leggermente attenuati negli ultimi mesi? In risposta ad
una lettera di Ennio Galante, per un lungo periodo dirigente di ricerca del CNR, che rivendicava il
riconoscimento dei meriti ai suoi colleghi per trent’anni di studio e sperimentazione nel campo
degli Ogm, il giornalista Michele Serra ha proposto “un convegno dove si parli di Ogm non in modo
univoco, ma cercando di ascoltarsi, di capirsi, addirittura di arrivare a qualche risultato
comune'?”. Con un’aggiunta significativa: “Ci sarebbe un gran bisogno. | tempi sono maturi, e
‘maturi’ € un termine caro agli agricoltori”. Prontamente ha dato la disponibilita a tale confronto

112

Michele Morgante, presidente della Societa Italiana di Genetica Agraria (SIGA) ~“. Fara la stessa

cosa il fronte opposto? Si vedra.
2.3 Il neomalthusianesimo

2.3.1 Ultimamente la crisi ambientale e la minaccia di un impoverimento globale sono da altri
studiosi attribuite alla crescita della popolazione. E tornato cosi alla ribalta, in termini aggiornati, lo
schema teorico dell’economista inglese Thomas Robert Malthus che gia nel Settecento si era
occupato della questione elaborando una previsione molto pessimistica intorno alle possibilita di
sviluppo delle societa umane®*. Egli aveva osservato che, in prospettiva, la crescita demografica
andava a scontrarsi drammaticamente con il livello delle risorse alimentari disponibili. Poiché
infatti - egli argomentava — la popolazione tende a crescere in proporzione geometrica, e invece la
produzione di cibo destinata a sfamarla aumenta solo in proporzione aritmetica, a un certo punto
le bocche saranno piu numerose dei beni agricoli disponibili e ci sara il crollo demografico. Il primo
a riprendere la tesi malthusiana nella seconda meta del Novecento & stato il biologo ed

114
h

entomologo statunitense Paul R. Ehrlich™". La modernita di Malthus piu recentemente & stata

sostenuta da Hans Immler*'® e da Simone Neri Serneri**®.

10 |ntervento della Sen. E. Cattaneo nella sessione pomeridiana del Senato del 12 maggio 2015, nella discussione del disegno di

legge AS 1758 recante “Delega al Governo per il recepimento delle direttive europee e I'attuazione di altri atti dell’Unione europea;
legge di delegazione europea 2014”.

M, Serra, “La Repubblica”, supplemento “Il Venerdi”, 6 novembre 2015.

Lettera di M. Morgante, “La Repubblica”, supplemento “Il Venerdi”, 13 novembre 2015.

T. R. Malthus, “Saggio sul principio di popolazione” del 1798, Einaudi 1977.

P. R. Ehrlich, “The Population Bomb”, New York, Ballantine, 1968.

H. Immler, “Economia della natura. Produzione e consumo nell’era ecologica”, Donzelli, 1996.
S. Neri Serneri, “Incorporare la natura. Storie ambientali del Novecento”, Carocci, 2005.

112
113
114
115
116

22



2.3.2 Ma il premio Nobel per I'economia, Amartya Sen, ricorda il ruolo centrale dell’istruzione e
della conoscenza nella concezione della societa di Condorcet e, in particolare, nella sua articolata
visione del problema della popolazione''’. Scrive I'economista e filosofo bengalese: “Condorcet
addito prima di Malthus la possibilita che la popolazione mondiale aumentasse a dismisura,
gualora il tasso di espansione non venisse rallentato (...) pero arrivava anche alla conclusione che
una societa piu istruita e illuminata, caratterizzata dal pubblico dibattito e da una diffusa
formazione scolastica femminile, avrebbe drasticamente ridotto il tasso di crescita della
popolazione, fino ad arrestarlo o a invertirlo. Malthus avversd radicalmente questa analisi
prospettica, tacciando Condorcet di dabbenaggine. Oggi, mentre I'Europa fa i conti con il problema
della contrazione demografica, e non dell’esplosione, e in tutto il mondo vanno accumulandosi le
prove che l'istruzione in generale e quella femminile in particolare influiscono notevolmente sul
tasso di crescita della popolazione, le valutazioni di Condorcet sulla conoscenza e l'interazione
culturale hanno ricevuto ben piu conferme del cinismo malthusiano, secondo cui 'emancipazione
della ragione umana non avrebbe portato in alcun modo una riduzione nelle dimensioni delle
famiglie®”.

2.3.3 La polemica contro il neomalthusianesimo serve, invece, a papa Francesco per ribadire la
posizione tradizionale della Chiesa sull’aborto, la cui giustificazione & ritenuta incompatibile con la
difesa della natura (“Non appare praticabile un cammino educativo per 'accoglienza degli esseri
deboli che ci circondano, che a volte sono molesti o importuni, quando non si da protezione a un
embrione umano benché il suo arrivo sia causa di disagi e difficolta”) e sulle politiche di controllo
della natalita (“la crescita demografica é pienamente compatibile con uno sviluppo integrale e
solidale”, in maniera che “incolpare I'incremento demografico e non il consumismo estremo e
selettivo di alcuni € un modo per non affrontare i problemi”). Ma su questi aspetti € stupefacente
che non siano state mosse critiche da parte di commentatori laici, nemmeno di quei settori
ambientalisti chiamati direttamente in causa: “(...) & preoccupante il fatto che alcuni movimenti
ecologisti difendano l'integrita dell’lambiente, e con ragione reclamino dei limiti alla ricerca

scientifica, mentre a volte non applicano questi medesimi principi alla vita umana™®”.

2.3.4 Gli autori del presente scritto si limitano ad evidenziare questa singolare e inattesa
evocazione di una drammatica vicenda (quella dell’aborto) che merita sempre una trattazione
molto meditata e che tocca in profondita la vita di milioni di donne; inserirlo (en passant?) dentro
un documento che chiama alla massima collaborazione delle diverse culture per la cura della casa
comune non appare una scelta ottimale. Sta capitando che, il metodo cosiddetto “olistico”,
certamente utile per ricordare la visione complessiva e interrelativa delle problematiche umane e
non solo, viene sempre piu spesso usato per una tendenziale ideologizzazione dei fatti e dei
problemi umani e storici; e per quanto attiene alle “questioni di fede”, spingendo ad accreditare
I’'approdo secondo cui esse — alla fine — hanno la soluzione per tutto.

2.4 Le responsabilita dell’industria e del capitalismo

MN. de Condorcet, “Quadro storico dei progressi dello spirito umano” del 1792, Rizzoli, 1989.

A. Sen, “L’idea di giustizia”, Mondadori, 2010.
" s, cap. 4, § 136.

118

23



2.4.1 Ad avviso di diversi autori, € il processo d’industrializzazione che ha investito molti paesi
negli ultimi due secoli il principale accusato per le condizioni di deterioramento dell’lambiente. E
I'industria chimica e siderurgica se il suolo, I'acqua e I’aria di tante regioni e paesi sono stati, negli
ultimi decenni, cosi gravemente inquinati. Sono i fumi sprigionati nell’aria dalle ciminiere che
producono le piogge acide, responsabili di danni ingenti alle foreste e alle acque dei laghi. Sono gli
scarichi industriali che uccidono I'attivita biologica nell’acqua dei fiumi e che poi, sfociando in
mare, danneggiano I’habitat marino delle acque costiere. E con il processo d’industrializzazione la
colpa si estende al modo di produzione capitalistico che lo ha indotto sia nella versione
dell’economia di mercato che in quella dell’economia socialista. Ha scritto Jean-Paul Deléage:
“Dopo la seconda guerra mondiale il sistema industriale funziona come un vero e proprio vulcano

artificiale in stato di attivita crescente'*®”.

2.4.2 A gquesta posizione polemica nei confronti del sistema capitalistico I'enciclica dedica uno
spazio notevole, con un’impostazione anche in questo caso onnicomprensiva e “olistica”, che
impedisce di distinguere comportamenti, modelli, motivazioni etiche che differenziano in modo
rilevante imprese e raggruppamenti di imprese. Ma soprattutto non permette di far emergere,
nell’arcipelago dei filoni culturali impegnati nell’affermare la sostenibilita sociale e ambientale
dello sviluppo e la responsabilita sociale delle imprese, quelli che, ad esempio, si collegano alle
culture scientifiche e tecniche agronomiche ed economico-agrarie che intendevano accompagnare
i processi di modernizzazione per prevenire i fenomeni negativi con cui si € manifestata la crisi
ecologica. Gli esponenti di quelle culture furono combattuti, ridimensionati e ostacolati dalle forze
dominanti ma erano gli eredi di una lunga tradizione millenaria attenta a coniugare in modo
equilibrato le ragioni produttivistiche dell’agricoltura, le ragioni conservative delle risorse naturali
e i valori comunitari e solidaristici della civilta agraria, non avversa alle innovazioni tecnologiche,
ma decisiva per la configurazione di modelli-tipologie di sviluppo ecologicamente armoniche.

2.4.3 E dunque una rappresentazione falsa della realta quella che attribuisce soltanto alle culture
ecologiste e ai movimenti ambientalisti, sorti negli ultimi decenni, I'impegno per affermare un
punto di vista critico dei processi di sviluppo e approcci imprenditoriali innovativi, capaci di
prevenire i disastri ambientali. L’enciclica a tale riguardo ignora completamente un’articolazione
della societa civile piu larga e fa riferimento in modo generico, a volte a un indistinto “movimento
ecologico mondiale” che avrebbe “gia fatto un lungo percorso, arricchito dallo sforzo di molte

217 & altre volte a “diversi movimenti ecologisti, fra i quali non

organizzazioni della societa civile
mancano le lotte ideologichelzz". Ci sembra, questo approccio, un modo per catturare la simpatia
(syn-patheia, affinita, attrazione irresistibile e occulta) di generazioni e culture e, persino, ceti
sociali, che non aiuta, pero, a delineare una strategia forte e risolutiva per la cura della casa

comune.

3 I movimenti ecologisti

120 p, Deléage,” Aspetti della crisi ambientale”, in L. Gallino, M. L. Salvadori, G. Vattimo, “Atlante del Novecento”, Vol. |, “Eventi,

spazi e protagonisti. Popolazione, ambiente e sviluppo”, Utet, 2000.
2115, Ccap. 5, § 166.
12215, cap. 5, § 201.

24



3.1 Quelli che vengono definiti movimenti ambientalisti o ecologisti hanno radici diverse che &
utile conoscere. | primi gruppi per la conservazione e la protezione della natura, espressione di una
embrionale presa di coscienza sui rischi insiti nel processo di sviluppo economico e industriale,
sorsero nella seconda meta dell’Ottocento. Tali esperienze si sono naturalmente sviluppate con
maggiore celerita nei paesi pil precocemente coinvolti dal processo di industrializzazione: in
Inghilterra il gruppo ambientalista piu antico tra quelli ancora esistenti, la Commons, Open Spaces
and Footpaths Preservation Society, fu fondato nel 1865, e nel 1890 contava piu di tremila
membri. Negli anni successivi organizzazioni analoghe sorsero in Germania, Francia, Stati Uniti,
Olanda e Svizzera.

3.2 Fin dai suoi inizi, il pensiero dei movimenti ecologisti differi sostanzialmente da cio che
costituiva la principale critica organica allo sviluppo capitalistico, il pensiero marxista. | movimenti
ecologisti mettevano in discussione l'idea stessa di progresso e la concezione ottimista e positiva
della storia; concezione comune sia ai sostenitori dello sviluppo capitalistico che ai suoi critici
marxisti. Questa relativa ma crescente autonomia tanto dalle ideologie liberali che da quelle
marxiste ha segnato la maturazione dei movimenti ecologisti.

3.3 Dopo la fase pionieristica, negli anni a cavallo tra il diciannovesimo e il ventesimo secolo
nacquero le associazioni — come il Sierra Club americano, il National Trust britannico, i gruppi
olandesi e svedesi - cui si fa risalire la nascita dell'ambientalismo moderno. La sua prima fase di
attivita puo essere sintetizzata citando alcune delle iniziative di maggiore importanza su scala
internazionale, come la costituzione nel 1872 del primo parco naturale della storia, quello di
Yellowstone, negli Stati Uniti, o il primo accordo per la protezione delle foche nel mare di Bering,
firmato a Parigi nel 1883. Sempre a Parigi ebbe luogo nel 1895 una Convenzione internazionale
sulla tutela degli uccelli benefici per I'agricoltura e nel 1909 un Congresso internazionale per la
salvaguardia del paesaggio. Questa serie di iniziative documenta I'area di sensibilita e d'interesse
delle prime associazioni ambientaliste: |la difesa delle bellezze naturali, la protezione delle specie
animali minacciate di estinzione, la creazione di aree protette. Negli stessi anni lo sviluppo delle
Societa di storia naturale e dei Touring Club segnalava le forme disparate che assumeva l'interesse
per una dimensione della vita umana, per secoli prerogativa di artisti e comunque di gruppi limitati
della societa, che solo ora cominciava a coinvolgere strati e classi pilt ampi.

3.4 | totalitarismi del Novecento non tolleravano i movimenti ambientalisti. Dopo il primo
congresso internazionale sulla protezione della natura (Parigi 1923) e l'istituzione a Bruxelles di un
Bureau International pour la Protection de la Nature (1934) si dovette attendere la fine del
secondo conflitto mondiale per fondare nel 1948, sotto Il'egida delllUNESCO, I'UICN (Union
International pour la Conservation de la Nature).

3.5 Negli Stati Uniti si ebbe, invece, una continuita nell'impegno ecologista. Soprattutto la grande
depressione seguita alla crisi del 1929 e le misure decise dal governo statunitense per farvi fronte,
rappresentarono per gli ambientalisti americani I'occasione di un impegno di tipo nuovo, che per
certi versi anticipa la dimensione dei movimenti del dopoguerra. L'amministrazione Roosevelt
adotto un programma di ricostruzione ecologica, culminato nel Wildlife Restoration Act del 1937,

25



col quale intendeva riparare a una politica d'indifferenza verso lo stato di conservazione della
natura, e in particolare delle acque e delle foreste, che era stata una causa non secondaria dei
disastrosi effetti assunti da fenomeni naturali come la siccita. Il New Deal offri dunque
un'occasione d'intervento per le associazioni ambientaliste. Ma la crisi provoco anche una
radicalizzazione delle posizioni ambientaliste: nel 1938 I'American Committee for International
Wildlife Protection giunse a mettere sotto accusa la totalita della civilta tecnologica, riproponendo
come inconciliabile l'opposizione tra natura e cultura. Questi due diversi sviluppi
dell'ambientalismo americano degli anni Trenta prefiguravano le differenti opzioni che si
presenteranno dentro i movimenti ecologisti degli anni piu recenti.

3.6 La nuova fase dal dopoguerra fino ai nostri giorni & stata contrassegnata da una graduale
diffusione dei movimenti e da un allargamento della loro area di interessi. Alle tematiche
tradizionali se ne sono intrecciate di nuove. Alla salvaguardia dell'ambiente e alla tutela del
territorio si e aggiunta la difesa dei centri urbani dall'invasione delle automobili e la lotta contro la
speculazione immobiliare che porta all'edificazione selvaggia delle periferie urbane; alla
mobilitazione in difesa di habitat naturali e di specie animali minacciate di estinzione, si &€ unita la
lotta contro l'inquinamento industriale, i lavori e i consumi nocivi. La stessa tradizione
escursionistica, di scoperta e valorizzazione delle bellezze naturali, si & scontrata con la crescita
distorta del turismo di massa. Questo ampio spettro di attivita ha contribuito a mutare
gradualmente i connotati delle tradizionali associazioni ambientaliste, fino ad allora rinchiuse,
nella loro maggioranza, in un ambito naturalista e conservazionista.

3.6.1 A sostenere ideologicamente tale evoluzione contribuirono pensatori autorevoli — come, ad
esempio, Hans Jonas, un allievo di Heidegger — che elaborarono un pensiero morale fondato
sull’etica della responsabilita. Fiorirono cosi nuove associazioni: nel 1961 a Zurigo nacque il WWF -
la cui sigla sta oggi per World Wide Fund for Nature (Fondo Mondiale per la Natura). Nel 1971,
negli Stati Uniti, sorse il movimento di Greenpeace.

3.6.2 Ma movimenti e campagne hanno dato vita, un po’ ovungue, anche a istituzioni e partiti. In
Germania, a Monaco, venne istituito nel 1970 il primo ministero dell’Ambiente in un territorio
federale. E sempre in Germania venne creata nel 1972 I’Associazione federale di iniziativa civile
per la protezione dell’ambiente. In questo paese i Verdi hanno assunto un ruolo importante nello
schieramento politico e nel 1983 sono entrati in Parlamento. In questo paese la mobilitazione
ecologista ha attraversato un ampio spettro di tematiche, da quelle tipiche delle battaglie
ambientaliste, all'opposizione alle spese militari, ai diritti delle donne e degli omosessuali, alla
sperimentazione di modelli di vita comunitaria. La disomogeneita e le divisioni interne al
movimento non si sono affatto cancellate, cristallizzandosi anzi in una contrapposizione tra
"realisti", favorevoli a sviluppare strategie politiche piu aperte e flessibili, e "fondamentalisti",
legati all'intransigente riferimento ai piu radicali valori ecologisti. In Gran Bretagna
I'associazionismo ecologico ha una tradizione antica e una forte capacita d'intervento sulle
istituzioni; tra le sue diverse ispirazioni, un ruolo importante ha quella "animalista", di difesa delle
condizioni di vita e dei diritti degli animali. La prevalenza di un ecologismo moderato ha prodotto
un fatto significativo: la Gran Bretagna e stata il primo paese occidentale a dotarsi, nel 1970, di

26



uno specifico ministero per I'Ambiente. Nel 1973 anche in quel paese venne fondato il Partito
dell’ecologia destinato a movimentare lo scenario politico nazionale. E successivamente analoghi
movimenti e partiti si sono venuti formando nei Paesi Bassi e scandinavi cosi come in Giappone.

3.6.3 A partire dagli anni Ottanta anche nei paesi ex coloniali, come India, Brasile e Kenya, sono
sorti importanti movimenti ambientalisti. In Africa e in India a prendere l'iniziativa sono state le
donne guidate rispettivamente da Wangari Mathai — insignita del premio Nobel per la pace nel
2004 — e Vandana Shiva. In Brasile, un leader molto popolare del movimento ambientalista, Chico
Mendes, e stato assassinato nel 1988.

3.6.4 La tradizione ambientalista in Italia

3.6.4.1 E molto piu recente rispetto ad altri paesi. Una tappa importante € la fondazione, che risale
appena al 1955, di Italia Nostra. Siglarono I'atto costitutivo Umberto Zanotti Bianco, Pietro Paolo
Trompeo, Giorgio Bassani, Desideria Pasolini dall’'Onda, Elena Croce, Luigi Magnani e Hubert
Howard. A questa associazione si devono importantissime battaglie contro la speculazione edilizia
e l'abbattimento di un numero considerevole di beni culturali e paesaggistici o la loro
trasformazione in ville o alberghi.

3.6.4.2 Nel 1966 sono state fondate la prima sezione italiana del Wwf e la Lipu, la Lega italiana per
la protezione degli uccelli. Legambiente nasce nel 1980, quando nell’ambito dell’Arci —
associazione di sinistra che negli anni Cinquanta e Sessanta gestiva le “case del popolo” - viene
istituita la Lega per I’Ambiente.

3.6.4.3 Bisogna attendere il 1986 perché il Parlamento istituisca con una legge il ministero
delllAmbiente sull’onda della forte emozione suscitata dal disastro avvenuto a Chernobyl il 26
aprile di quell’anno. La reazione dell’opinione pubblica spinge i movimenti ambientalisti ad
assumere un ruolo di primo piano. Quella contro il nucleare € la madre di tutte le battaglie degli
ecologisti in Italia. Il 10 maggio 1986 piu di 200mila persone partecipano a Roma a una grande
manifestazione antinuclearista promossa da un cartello di associazioni ambientaliste guidate da
Legambiente, e in pochi mesi vengono raccolte oltre un milione di firme per il referendum per
I'abolizione del nucleare. Il successo di quella battaglia e straordinario: I'8 novembre 1987 circa 30
milioni di italiani si recano alle urne e i tre quesiti riguardanti il nucleare vengono accettati con una
media di quasi I’'80% dei voti espressi.

3.6.4.4 Quel successo, tuttavia, non si trasformera mai in espressione politica come in altri paesi
europei. In Italia, il partito che ha qualificato se stesso come proiezione politica dell’ambientalismo
e il partito dei Verdi. Ma al di la di Alexander Langer, primo presidente dei Verdi europei, il partito
verde italiano non ha espresso personalita di rilievo. Piu che dar voce alle preoccupazioni degli
italiani per I'ecologia, ha costituito una formazione politica che comprendeva qualche isolato
ambientalista insieme a moltissimi altri per i quali I'ambiente era assai piu un mezzo che un fine.
Un partito dove negli anni Novanta hanno trovato casa gruppettari, ex militanti di Democrazia
proletaria e altre amenita politiche in cerca di nuova collocazione, pseudorivoluzionari affascinati

27



dai meccanismi del potere e della comunicazione in cerca di una scorciatoia verso posizioni di
s1ep 2123
responsabilita™”.

3.6.4.5 Eppure, se si guarda in Europa, i temi ambientali nella politica possono essere, e sono,
un’esperienza effettiva che produce buone pratiche amministrative, vantaggi concreti per i
cittadini, opportunita economiche. C’e credibilita, efficienza delle soluzioni, pragmatismo delle
politiche. Ci sono qualita che incontrano fiducia da parte di elettori attenti e responsabili, ma
anche di finanzieri e imprenditori. Tutto questo in Italia non & potuto avvenire perché i “rosso-
verdi” hanno fatto prevalere il “rosso” nella loro iniziativa e la sinistra riformista tarda ad
esprimere la sua vocazione maggioritaria e ad assumere |'opzione ecologista come proprio tratto
identitario irrinunciabile, delegando di fatto la trattazione delle tematiche ambientali alla sinistra
radicale. Dopo il secolo del fallimento di tutti gli “ismi”, forse & il tempo di liberare 'ambiente dalle
connotazioni ideologiche che in passato I’'hanno accompagnato insieme a questo sfortunato
suffisso e offrire alle politiche ambientali I’attenzione che meritano per il ruolo fondamentale che
esercitano nei confronti del nostro futuro e, soprattutto, per quanto possono dire e dare gia oggi,
qui, ora.

4 Saperi esperienziali della cultura agraria e conoscenza tecnico-scientifica

4.1 | punti in comune con I’enciclica

.4.1.1 Come si e visto, i movimenti ecologisti si caratterizzano per la loro origine prevalentemente
urbana. E le organizzazioni piu antiche nascono nei paesi dove lo sviluppo industriale si & realizzato
piu precocemente. Ma ci sono culture e gruppi, benché estranei a questi movimenti, oltremodo
impegnati nell’affermare la sostenibilita sociale e ambientale dello sviluppo e la responsabilita
sociale delle imprese. Culture e gruppi che si collegano alle culture agrarie, agronomiche ed
economico-agrarie di antica tradizione e che, negli anni Cinquanta e Sessanta, intendevano
accompagnare i processi di modernizzazione per prevenire quei fenomeni negativi con cui si
manifestata la crisi ecologica. Alle spalle avevano una lunga tradizione millenaria attenta a
coniugare in modo equilibrato le ragioni produttivistiche dell’agricoltura, le ragioni conservative
delle risorse naturali e i valori comunitari e solidaristici della civiltd agraria. E importante
comprendere il loro percorso perché, come si vedra, condividono con I'enciclica di Francesco
Iispirazione di fondo: l'individuazione della causa della crisi ecologica nell’erosione del capitale

123 “per loro - come ha osservato icasticamente Francesca Santolini (in “Passione verde. La sfida ecologista alla politica”, Marsilio
2010) - un partitino dell’1% non & una sconfitta ma un habitat perfetto. Molti di essi si sono ritrovati a essere ecologisti per
convenienza e non per vocazione, limitandosi a dare una leggera mano di vernice verde su un solidissimo sfondo rosso. Ma il verde
ha cominciato ben presto a scrostarsi, e la scelta di fondo che aveva marcato tanti gruppettari della sinistra radicale diventati verdi
non ha tardato a manifestarsi. Agli occhi dell’opinione pubblica, ambientalismo ed estremismo irresponsabile sono diventati due
facce della stessa medaglia”. Francesco Merlo (in “Faq Italia”, Bompiani, 2009), dopo essere arrivato provocatoriamente a definire
ambientalisti e costruttori “compari” nel rendere I'ltalia un "brutto paese”, sintetizza in due semplici frasi la distanza fra cio che
dovrebbe essere e cio che é. “L’ambientalismo — scrive — € un investimento economico e non una sviolinata alla natura, un regalo al
ap

paesaggio”. Ma nell’ltalia di oggi “I'ecologia & considerata un bene di lusso, roba da ricchi per grandi imprese, per i paesi

occidentali, per le citta eleganti che solo il capitalismo puo costruire”.

28



sociale nelle campagne, la condizione di atomizzazione degli agricoltori non piu uniti da legami
solidali e comunitari e la rottura dell’osmosi tra saperi esperienziali e conoscenze tecnico-
scientifiche.

4.1.2 Si avverte il lettore che nei paragrafi seguenti si fara una rapida disamina dell’evoluzione
dell’agricoltura europea per comprendere il nesso tra comunita, istituzioni, economia e sistema
della conoscenza. Questa pedalata a ritroso nel nostro passato puo servirci a capire che non si
parte da zero nell’attrezzarci ad affrontare i problemi ambientali posti dall’enciclica. Nel Dna delle
popolazioni contemporanee che vivono nei paesi avanzati sono sedimentati valori ed elementi
culturali che oggi sono alla base dei fenomeni della nuova ruralita, delle agricolture civili e delle
politiche di sviluppo locale di tipo partecipativo e che possono essere ulteriormente rivitalizzati e
attualizzati.

4.2 La nascita dell’agricoltura

4.2.1 Nell’area del Mediterraneo, il tutto comincia quando quasi 10 mila anni fa I'agricoltura viene
inventata. A partire dal Levante meridionale, essa sorge come risposta delle popolazioni a profondi
mutamenti climatici che avevano determinato una pilu frequente stagionalita delle precipitazioni
ed estati calde e secche. Ma non si conoscono i meccanismi con cui storicamente I'ambiente, il
paesaggio e la terra si sono relazionati con gli uomini, adattandosi e modificandosi per favorire le
attivita umane e co-produrre cosi anche il cambiamento sociale. Recenti scoperte archeologiche
sembrano, tuttavia, confermare che furono gruppi di donne a inventare I’agricoltura.

4.2.2 Da sempre i gruppi umani si spostavano da un punto all’altro del globo alla ricerca di piante
spontanee o di animali da predare per ricavarne del cibo. Allora alcune donne, stanche di quella
vita nomade che mal si adattava alle funzioni riproduttive, incominciarono ad osservare come
avveniva la crescita e la fioritura di una pianta. Carpendo i segreti della natura, intuirono un fatto
straordinario: dal momento della semina di una cultivar di frumento, selezionata tra tante in
natura, e il tempo del raccolto, sarebbe trascorso un anno. E rimuginarono che quello era il tempo
sufficiente per portare avanti una gravidanza. Gioirono al pensiero di quella intuizione. Finalmente
potevano dare un senso e una giustificazione al loro bisogno di fermarsi e di mettere radici in un
determinato territorio. Gli umani maschi continueranno ancora per alcuni millenni ad andare a
caccia di animali e a raccogliere frutti spontanei almeno fino a quando non incominceranno a
lavorare il metallo e inventeranno I'aratro. Per loro il mondo non aveva un luogo ma ovunque ci
fosse cibo era una meta da raggiungere e poi abbandonare. Le prime comunita stanziali saranno,
dunque, formate prevalentemente da donne, bambini e anziani.

4.3 L’agricoltura genera comunita stanziali

4.3.1 Come si pud constatare da questo racconto costruito sulla base delle ultime scoperte
archeologiche, I'agricoltura non nasce per produrre cibo, come oggi siamo indotti a pensare
influenzati dalla visione produttivistica che si & imposta con la modernita. Il cibo gia c’era ed era in
abbondanza. L’agricoltura nasce per dar vita alle prime comunita umane stanziali. Funge da
ambito di regolazione condivisa per utilizzare le risorse ambientali comuni e cosi organizzare al

29



meglio le attivita comunitarie di cura. La coltivazione della terra sorge come attivita di servizio per
poter abitare un determinato territorio. Le specie vegetali coltivate sono quelle capaci di
assicurare gli elementi essenziali della dieta di una popolazione radicata in un territorio. Riso,
grano e mais non possono essere coltivati fuori dal complesso meccanismo giuridico e militare di
una societa civile. E viceversa, una societa civile non puo esistere fuori da un contesto in cui il
lavoro umano viene organizzato per rendere abitabile e coltivabile un territorio. La nascita
dell’agricoltura evoca I'idea di bonifica, il cui significato piu antico e pilt ampio € “ridurre la terra a
coltura”, “rimuovere le cause che rendono infruttifera la terra”, “adattare il terreno e le acque a

forme piu civili di convivenza umana”*?,

4.3.2 Nel Mediterraneo non sono le citta a nascere dalla campagna: & la campagna a nascere dalle
citta, che & appena sufficiente ad alimentarle'®. | contadini mediterranei hanno sempre voluto
vivere nelle citta — i luoghi degli scambi — dove poter svolgere attivita molteplici e avere rapporti
continuativi e fecondi con altre citta, nonché con la cultura e la scienza. Se si legge attentamente il
poema di Esiodo “Le Opere e i Giorni” scritto tremila anni fa, si pud notare che I’attivita agricola e
considerata come un servizio, un rito religioso™?®.

4.4 Le origini del pensiero scientifico

4.4.1 Llinvenzione dell’agricoltura avviene mediante I'accumulo di un sapere tecnico ed
esperienziale che si tramanda di generazione in generazione. Un sapere paritario che vede i
principi informatori del lavoro dei campi, dell’allevamento degli animali, del rapporto tra 'uomo e
le risorse primarie, degli obblighi che il loro utilizzo viene a determinare, combinarsi con l'uso di
simboli, misure, calcolo e scritture'®’. Un sapere pratico e sperimentale che, alimentandosi dei
valori di reciprocita e mutuo aiuto propri del mondo rurale, genera le prime comunita umane
stanziali. C'¢, dunque, un nesso inscindibile tra territorio, agricoltura e comunita. E il legame che
unisce questi tre elementi e costituito dalla conoscenza e dall’esperienza intese, entrambi e in
modo congiunto, volani di incivilimento.

124 . s . . o \ N P . N o N . .

Il significato piu profondo del termine “coltivare” e “servire” la terra e la comunita al fine di abitare dignitosamente in un luogo.
Nel Libro della Genesi si dice che Dio creo un “giardino”: tutta la terra era un immenso giardino. Poi “il Signore prese I'uomo e lo
pose nel giardino perché lo coltivasse e lo custodisse”. “Coltivare” in ebraico si dice abad che letteralmente significa “servire”.
Adamo ha ricevuto in dono il giardino con la finalita di servirlo. La lingua tedesca chiama con una medesima voce 'arte di
edificare e I'arte di coltivare; il nome dell’agricoltura (Ackerbau) non suona coltivazione, ma costruzione; il colono e un edificatore
(Bauer). Scriveva Carlo Cattaneo (in “Saggi di economia rurale”, Einaudi, 1975): “Un popolo deve edificare i suoi campi come le sue
citta”.

25 Braudel, “ll Mediterraneo. Lo spazio la storia gli uomini le tradizioni”, Bompiani, 1987.

128 Esiodo, “Le Opere e i Giorni”, Biblioteca Universale Rizzoli, 1979. Nel poema | lavori e gli scambi sono organizzati sulla base del
principio di reciprocita. Essi consistono soprattutto nell’aiuto tra i vicini. La terra & ritenuta una divinita da servire. Essa impartisce i
propri comandi mediante il rigore delle stagioni e i cicli regolari della vita vegetale. Noi oggi conosciamo bene le modalita e gli
effetti dell’asservimento dell’'uomo alla macchina. Ma nell’attivita agricola c’e un asservimento ancor piu avvolgente alle regole di
buon vicinato, ai tempi dettati dalla natura, dal clima, alla resistenza del terreno, alle regole per preservare la fertilita del suolo, alle
regole per utilizzare I'acqua in modo parsimonioso. Coltivare non & solo manipolare la natura: & prima di tutto servire la comunita e

la natura.

27, Corbellini, “Scienza, quindi democrazia”, Einaudi 2011.

30



4.5 Le crisi agrarie in eta preindustriale

4.5.1 E tuttavia, per un lungo periodo, le societa agricole europee non hanno potuto far fronte alle
continue crisi che si sono verificate ciclicamente fin quasi alle soglie delle societa industriali; crisi
caratterizzate da una dinamica che si fondava su un circolo vizioso perlopiu inevitabile. Vediamo
quali sono gli elementi essenziali della dinamica delle crisi: eccesso di popolazione — insufficiente
risposta alla domanda alimentare e conseguente carestia — indebolimento fisico della popolazione
sottoalimentata che la predispone a epidemie, infezioni, contagio — scatenamento di epidemie
micidiali che riducono la popolazione in misure altissime, fino a due terzi — la ridotta disponibilita
di braccia fa calare la produzione, ma la falcidia epidemica riduce il fabbisogno in misura ancora
piu alta, mentre la contrazione delle forze di lavoro porta a concentrarsi sulle terre e sulle basi
produttive a pil alta redditivita e permette quindi risorse alimentari pitu abbondanti — il surplus
alimentare cosi disponibile favorisce la ripresa demografica — le braccia da lavoro tornano
numerose e favoriscono forti incrementi ulteriori sia della popolazione che della produzione — il
ritmo dell'incremento demografico & piu forte di quello produttivo, benché anche gli spazi
produttivi pit marginali siano messi a profitto — fatalmente si riproduce I'eccesso di popolazione e
si ritorna al punto di partenza del circuito che va dalla carestia all’epidemia e alla recessione. La
logica di fondo del circuito & basata sul rapporto tra offerta e domanda alimentare, tra risorse e
popolazione. A ben guardare siffatti elementi, non c’é da nutrire alcuna nostalgia per un passato
fatto di grandi sofferenze e di indicibile miseria per vasti strati di popolazione.

4.6 La Rivoluzione agronomica

4.6.1 Tale situazione dura fino alla fine del XVIII secolo, quando nell’agricoltura europea si verifica
una fase di grande espansione. Segnali positivi si erano gia registrati molto lentamente dal 1000 in
poi, in prosecuzione di sviluppi largamente awvviatisi, in alcune zone, gia prima. A contribuire ad un
piu proficuo esercizio dell’agricoltura erano intervenuti piu fattori: un certo raddolcimento del
clima e, nello stesso tempo, l'introduzione di una non trascurabile serie di perfezionamenti
tecnici. Ma ora si elimina il maggese, ossia il riposo della terra, consentendone cosi uno
sfruttamento pieno e ininterrotto con colture foraggere. Si adottano sistemi di rotazione continua
di colture. Si introducono nuove colture alimentari e non alimentari a rendimento piu alto dei
cereali o delle piante tradizionali. Si ampliano le terre coltivate. Si applicano i nuovi risultati della
scienza idraulica per risanare e bonificare ampi territori impaludati e infestati dalla malaria. Si
migliorano le attrezzature agricole e si introducono nuovi utensili. Si scelgono piu accuratamente
gli animali da riprodurre e le sementi. Si estende nel lavoro agricolo I'uso del cavallo in luogo dei
buoi. Si realizza cosi quella che e stata identificata come Rivoluzione agronomica, con la quale si
puo provvedere ad alimentare una popolazione cresciuta molto.

4.6.2 Con la Rivoluzione agronomica si puo finalmente rompere il ritmo millenario delle carestie. Si
puo disinnescare il meccanismo che saldava carestie ed epidemie e riequilibrava cosi il rapporto
tra popolazione e risorse ogni volta che esso superava fatalmente una soglia critica. In Italia e,
particolarmente in Lombardia, si erano avvertiti segni di sviluppo gia nel Quattrocento, grazie al
diffondersi della pratica delle coltivazioni irrigue. La terra era diventata un importante settore di

31



investimento, capace di attirare capitali e interessi imprenditoriali. L’agricoltura aveva vissuto fino
alla grande peste degli anni Venti del Seicento una vera e propria febbre di miglioramenti. Ma ora
con la Rivoluzione agronomica del Settecento si assiste ad un vero e proprio “ritorno alla terra” in

seguito al decadere di altre forme di attivita'*®

4.7 Rimane I’equilibrio tra produttivismo agricolo e tutela delle risorse

4.7.1 La Rivoluzione agronomica non mette in discussione |'equilibrio tra produttivismo e
conservazione delle risorse ambientali perché si fonda sull’osmosi — esistente fin dall’avvento
dell’agricoltura — tra approccio scientifico rudimentale e approccio esperienziale. Tale influenza
reciproca e paritaria determina comportamenti consapevoli e responsabili. Da sempre i contadini
sono soliti dire che la terra in determinate condizioni “si stanca”. Ora, I'idea di stanchezza attiene
ad un organismo vivente; e il fatto che i contadini abbiano sempre associato questa condizione
anche alla terra, per rispettarne il decorso, & la prova di un profondo senso di responsabilita nei
confronti di questo bene. La Rivoluzione agronomica favorisce |'avvio dell’industrializzazione con
una richiesta crescente di ferro da parte delle campagne per le loro nuove strumentazioni, con
I'offerta delle braccia in esse esuberanti e necessarie alle fabbriche, con un’offerta alimentare in
grado di provvedere meglio al sostentamento di coloro che si trasferiscono nelle citta. Molti dei
nuovi piccoli e medi imprenditori industriali e anche alcuni di quelli piu grandi provengono dalle
campagne e portano con sé non solo le risorse di cui possono disporre, ma anche i valori della
cultura rurale.

4.8 L’avvento della societa industriale e le sue radici rurali

4.8.1 L'assetto della societa industriale e urbana che si edifica tra I'Ottocento e il Novecento in
Europa affonda le proprie radici nella cultura rurale su cui si innesta lo spirito moderno. Senza il
nuovo, grandissimo passo in avanti che |'agricoltura aveva fatto registrare dal 1000 in poi, sarebbe
mancata all’economia europea la base stessa del processo che I'ha portata alla testa e al dominio
dell’economia mondiale fino almeno alla meta del secolo XX.

4.8.2 Come afferma con nettezza lo storico Giuseppe Galasso I'agricoltura fu la condizione
pregiudiziale indispensabile per I'accrescimento demografico, e per la fornitura, grazie a siffatto
aumento della popolazione, allo sviluppo economico di un incremento, senza precedenti, sia del
suo potenziale produttivo, sia delle eccedenze che la cresciuta produzione agricola rendeva

129 Con Il'avvento della societa industriale e urbana,

disponibili fuori del settore agricolo
all’agricoltura che, nel frattempo si & per gran parte modernizzata, si continua ancor piu a
richiedere un ingente sforzo produttivo per soddisfare i bisogni nutritivi di una popolazione che

aumenta in modo esponenziale.

4.9 La Rivoluzione verde

128 ¢ M. Cipolla, “Storia facile dell’economia italiana dal Medioevo a oggi”, Mondadori 1995.

294, Galasso, “Storia d’Europa”, Laterza, 2001.

32



4.9.1 Sicché, a meta del XX secolo, si ha quella straordinaria evoluzione dell’agricoltura identificata
con il nome di Rivoluzione verde che nasce nei Paesi avanzati, ma riguarda soprattutto i Paesi in via
di sviluppo. Essa si presenta nella forma non solo di una forte innovazione nel campo della chimica
e della meccanica, ma soprattutto di uno spettacolare aumento produttivo delle principali specie
(mais, riso, grano, ecc.) grazie all'uso di nuove varieta ibride create con tecniche di selezione
artificiale. Tale evoluzione dell’agricoltura non ha solo il merito di contribuire a far calare
sensibilmente la popolazione mondiale affamata e malnutrita. Ma anche quello di rallentare
I'espansione della frontiera agricola, contribuendo cosi a preservare foreste e biodiversita.
Laddove, invece, I'agricoltura non toccata dalla Rivoluzione verde si espande, come in America
Latina, Africa occidentale e Sud-Est asiatico, lo fa a scapito di foreste, boschi e pascoli, spesso
aggravando le fragilita iniziali di quegli ecosistemi, fino all’esito estremo della desertificazione.

4.9.2 Con la Rivoluzione verde le agricolture dei paesi avanzati si sviluppano impetuosamente e
tale sviluppo risolve finalmente il problema dell’autosufficienza alimentare delle popolazioni, ma
determina al tempo stesso gravi contraddizioni. La crisi ecologica & I'elemento piu evidente. La
surrogazione di un’economia rigenerativa della natura, propria dell’agricoltura tradizionale, con
un’economia dissipativa della tecnica, a partire da un utilizzo massiccio di sostanze chimiche,
provoca il mutamento dei paesaggi agrari e il saccheggio della fertilita storica dei terreni agricoli e
ha dato vita al fenomeno dell’erosione.

4.10 La radice umana della crisi ecologica

4.10.1 “A nulla ci servira descrivere i sintomi, se non riconosciamo la radice umana della crisi
ecologica”. Cosi comincia il Cap. 3 dell’enciclica. E vero, all’origine ¢’& una crisi pit profonda che
riguarda la perdita del senso di comunita, la condizione di isolamento in cui oggi si trova
I'individuo, la continua erosione delle relazioni interpersonali e la difficolta sempre piu accentuata
a svolgere una funzione conservativa delle risorse naturali come esiti diretti del modello di
sviluppo economico fondato sull’idea della crescita illimitata. E tutto questo avviene perché il
modello di sviluppo che si & imposto ha teso a sradicare dal territorio le attivita economiche.
Sicché, la piu nobile delle attivita umane che originariamente aveva dato vita ai primi insediamenti
comunitari stanziali, si trasforma in un’attivita produttiva capace di erodere capitale sociale e
ricchi patrimoni culturali, saperi secolari legati alla qualita dei cibi e alla custodia del territorio.

4.10.2 | primi che hanno denunciato questa rottura sono stati i sociologi rurali**°. Quando e come
avviene la rottura storica? qual & la causa principale che la scatena? E utile rispondere a queste

130 enri Mendras, quando pubblica “La fin des paysans” nel 1967 (ristampa, Arles, Actes Sud, coll. "Babel", 1992), scrive: “Oggi la
seconda rivoluzione agricola sconvolge tutte le strutture e il saggio equilibrio e rotto. L’agricoltura, a sua volta, ‘si industrializza’ e il
mondo contadino francese & ucciso, con centocinquant’anni di ritardo, dalla civilta che si chiama industriale. (...) Il contadino &, in
linea di massima, libero di dirigere a suo modo la propria azienda. Ma le strutture tecniche e sociali tradizionali non gli lasceranno
molto da scegliere: egli si conformera pressoché in tutto al costume...”. Gilberto A. Marselli (in “La civilta contadina e la
trasformazione delle campagne”, Loescher, 1973) elenca le domande che si sono posti gli scienziati sociali tra gli anni Cinquanta e
Sessanta: “Fino a qual punto dovranno favorirsi le trasformazioni delle societa rurali in societa industriali, operando sui movimenti
migratori che determineranno un sensibile esodo non solo agricolo (dall’attivita primaria) ma anche rurale (dalle zone rurali) o
anche attraverso gli interventi di industrializzazione delle aree rurali? quali saranno — o potranno essere — le nuove posizioni di
equilibrio tra le due componenti di una societa globale e quali costi comportera il raggiungimento di questo diverso equilibrio?

33



domande anche perché la Nota pastorale della CEl “Frutto della terra e del lavoro dell’uomo.
Mondo rurale che cambia e Chiesa in Italia” (19 marzo 2005) non fa alcun cenno a tali questioni.
Per rispondere a queste domande bisogna riferirsi rapidamente al rapporto tra I'agricoltura e le
competenze tecnico-scientifiche e alla modifica profonda di tale rapporto quando si rafforza
I'industria produttrice di mezzi tecnici per |'agricoltura.

4.10.3 La cultura agricola esperienziale, propria del mondo rurale, e quella scientifica, agronomica
ed economico-agraria, si sono entrambe caratterizzate, almeno fino agli albori degli anni Sessanta,
per la loro capacita di far convivere una visione economico-produttivistica dell’attivita agricola con
una visione conservativa delle risorse ambientali. Fin dalla Rivoluzione agronomica, lo sviluppo
dell’agricoltura e legato saldamente all’evoluzione delle scuole, delle aziende modello o
sperimentali e degli altri centri del sapere agrario: un sapere largo e diffuso che viene
organizzandosi e concentrandosi in apposite istituzioni e politiche pubbliche come “conoscenza
utile”. La modernizzazione del settore primario si & potuta cosi alimentare di un rapporto molto
stretto tra agricoltori e cultura agronomica ed economico-agraria. Per un lungo periodo i tecnici
agricoli hanno concepito la loro professione fortemente legata ad una responsabilita intellettuale
e civile ben superiore alla semplice erogazione di specifiche competenze. E a consolidare il
rapporto tra cultura esperienziale e cultura scientifica emerge, fin dalla seconda meta
dell’Ottocento, il ruolo centrale degli stati sia per quanto riguarda l'istruzione agraria che per
guanto concerne la ricerca, la sperimentazione e la divulgazione delle innovazioni agrarie; ambiti

18173le ruolo

fondamentali delle politiche agricole, insieme alla bonifica e alle politiche di mercato
centrale degli stati si mantiene saldo anche con la Rivoluzione verde, cioe con |'affermazione della
chimica, della meccanica e della genetica come ambiti tecno-scientifici che determinano la forte
crescita della produzione agricola nel Novecento. Questa consapevolezza di una responsabilita e di
un ruolo dello stato nell’organizzazione di una istruzione agraria, con I'obiettivo principale di
formare tecnici per I'agricoltura, e nella istituzione di centri sperimentali e divulgativi si afferma
nella seconda meta dell’Ottocento contemporaneamente in Italia, in Francia, in Germania e negli

Stati Uniti.

4.10.4 C’'eé una peculiarita del caso italiano che ci fa capire meglio il senso della rottura che ad un
certo punto si verifica tra saperi esperienziali e conoscenza tecnico-scientifica. La differenza tra la
situazione delle istituzioni pubbliche della conoscenza in Italia e quella esistente in Francia,
Germania e Stati Uniti € che in Italia si stabilisce fin dall’inizio una connessione tra istituzioni della
conoscenza, con una accentuata dislocazione decentrata, e politiche territoriali con un approccio
sistemico e tendenzialmente multidisciplinare, dalla bonifica alle politiche per la montagna, dalla
riforma agraria alle politiche per la tutela delle acque e del suolo. In molti contesti gli agronomi e

quali ruoli dovranno essere assegnati alle societa rurali nel quadro delle diverse politiche di sviluppo e del piu generale processo di
trasformazione delle societa globali?” Ma le considerazioni di Giorgio Ceriani-Sebregondi (“Sullo sviluppo della societa italiana”,
Boringhieri, 1965) e di Corrado Barberis (“Gli operai contadini”, Il Mulino, 1970; “Sociologia del Piano Mansholt”, || Mulino,1970)
sulla necessita di uno sviluppo equilibrato dell’agricoltura e dell’industria non vengono ascoltate.

Blg, Pazzagli, “Il sapere dell'agricoltura. Istruzione, cultura, economia nell’ltalia dell’800”, Franco Angeli, 2008.

34



gli ingegneri idraulici si sono trovati a collaborare con medici, insegnanti, assistenti sociali,
educatori. E in alcuni momenti felici anche con sociologi, antropologi, psicologi sociali, urbanisti**%.

4.10.5 La rottura avviene tra gli anni Cinquanta e Sessanta, quando si concentrano le risorse
pubbliche nel sostegno di un’industrializzazione forzata dall’alto e, nello stesso tempo, si
abbandona l'approccio dello studio di comunita per le politiche di sviluppo, emarginando le

competenze nel campo sociologico, antropologico ed educativo’®

. Nello stesso tempo, si riduce
sempre pil il sostegno dell’istruzione agraria, delle attivita di ricerca e sperimentazione e di quelle
divulgative™*. La gran parte dei tecnici che escono dalle scuole e dalle facolta di agraria viene
assunta non piu dalla pubblica amministrazione ma dalle industrie produttrici di mezzi tecnici per
essere adibita alle attivita di assistenza tecnica e di divulgazione agli acquirenti. E cosi gli
agricoltori diventano destinatari passivi di tecnologie senza potersi giovare di strutture pubbliche

capaci di fare da filtro nel rapporto tra questi e le industrie produttrici di mezzi tecnici.

4.10.6 1l tutto avviene in un contesto culturale e politico di marginalizzazione dei problemi delle
campagne e di disprezzo della cultura contadina®™®>. Il venir meno progressivamente di un impegno
pubblico nella trasmissione del progresso tecnico e nelle politiche territoriali che guardano non
solo al sostegno agli investimenti ma anche alle attivita educative e di crescita culturale ai fini di
uno sviluppo della societa locale inteso come autosviluppo delle popolazioni locali e come bisogno
complesso di continua combinazione di piu fattori, costituisce la causa fondamentale della rottura
dell’equilibrio tra visione produttivistica dell’attivita agricola e visione conservativa delle risorse

132 T . . . . . . PR e . . . N .
Da queste ibridazioni culturali e professionali sono nate le esperienze piu significative di autosviluppo delle comunita locali.

Personalita di spicco come Manlio Rossi-Doria, Giorgio Ceriani Sebregondi, Adriano Olivetti, Ubaldo Scassellati, Achille Ardigo
sostengono l'esigenza di articolare l'intervento nel Mezzogiorno per contesti e per aree di sperimentazione, attraverso una
maturazione guidata dalla ricerca e dalla crescita dei processi educativi e formativi, mediante il costante coinvolgimento della
societa civile. Essi sono strenui assertori dello sviluppo autoctono e auto-propulsivo e rifuggono dalle visioni economicistiche e dalle
analisi esclusivamente quantitative, mostrando invece attenzione alle componenti immateriali dello sviluppo. Condividono I'idea
che lo sviluppo abbia bisogno “in primo luogo di un principio motore, di motivazioni ideologiche che sollecitino a volere lo sviluppo,
e quindi a procurarsi e a utilizzare i mezzi propri e altrui per attuarlo” offrendo “ai popoli una way of life attuabile, una prospettiva
praticamente raggiungibile di liberta, di innovazione, di sicurezza e di giustizia, capaci di infondere in loro la volonta di sviluppo” (G.
Ceriani Sebregondi, Sullo sviluppo della societa italiana, Boringhieri, 1965)

13 e esperienze di pianificazione territoriale (Piano lucano SVIMEZ del 1950, coordinato da Rossi Doria e dal suo Gruppo di Portici,
di cui fecero parte anche Rocco Mazzarone e Rocco Scotellaro) e di studio di comunita (Progetto UNRRA-CASAS e INU “Villaggio La
Martella”, realizzato a Matera tra il 1951 e il 1954; Progetti promossi da “Terza Generazione”; Progetto Pilota OECE Sardegna,
coordinato da Anna Anfossi; altri Progetti, sostenuti perlopilt da Olivetti) sono ferocemente isolate e vanificate e poi
definitivamente abbandonate, a seguito dell’affermarsi (trasversalmente negli ambienti di governo e dell’opposizione) di un’idea di
industrializzazione avulsa dalle risorse e dalle economie locali e senza il minimo coinvolgimento delle comunita interessate.

3% 5j veda E. Bernardi, “ll mais ‘miracoloso’”, Carocci, 2014, in cui viene ricostruito, in modo originale e approfondito, il percorso di
diffusione del mais ibrido, giunto in Italia dagli Stati Uniti dopo la seconda guerra mondiale, e il coinvolgimento delle istituzioni, dei
partiti e della Chiesa cattolica.

135t Achille Ardigo (in “Gli aspetti sociali e culturali del mondo contadino”, in AA. VV., “La trasformazione del mondo contadino”, La
Collana del Veltro, 1965) a respingere con fermezza —in quegli anni — I'atteggiamento prevalente della cultura italiana nei confronti
del mondo contadino. Egli contesta I'ideologia di chi percepisce la trasformazione di quella forza sociale, che era portatrice di una
cultura non riducibile alla cultura urbana e industriale, come un processo necessario e ineludibile della modernizzazione, senza
alcuna possibilita di mediazione e adattamento. Una tesi ritenuta aberrante dal sociologo poiché porta a ritenere la stessa
modernizzazione dell’agricoltura, laddove viene colta e considerata come elemento capace di contribuire allo sviluppo del paese,
necessariamente in conflitto con la tradizione e, soprattutto, con il bagaglio di valori comunitari e relazionali e di conoscenze
riferite al rapporto uomo-natura, di cui la cultura contadina e portatrice. E nel contestare queste opinioni prevalenti, Ardigo invita a
favorire I'incontro fecondo tra la cultura urbana e industriale con quella rurale in forme innovative da progettare e realizzare,
collegandosi idealmente ad analoghe transizioni gia avvenute nella storia.

11

35



ambientali. Una rottura originata dall’erosione progressiva delle relazioni interpersonali nelle
campagne e dalla solitudine in cui & lasciato I'agricoltore.

4.11 La nuova ruralita

4.11.1 Quando, negli anni Settanta, intorno ai problemi ambientali incomincia a prendere forma
una consapevolezza individuale e collettiva che si trasforma in nuove sensibilita, in nuovi stili di
vita, in nuovi comportamenti e nasce cosi quel fenomeno — tipico dei paesi industrializzati —
definito come “nuova ruralita”, alcuni ambienti culturali si collegano a quei filoni di pensiero. Non
a caso il rapporto intitolato “I limiti dello sviluppo” € commissionato al Massachusetts Institute of
Technology (MIT) dal Club di Roma animato da Aurelio Peccei, ex partigiano e imprenditore, con
esperienze manageriali nella Fiat e nell'Olivetti'**. Nel Senato della Repubblica italiana, grandi
tecnici prestati alla politica affrontano il problema del rapporto tra uomo e natura: Giuseppe
Medici presiede la Conferenza nazionale delle acque, da cui emerge la scarsita di tale risorsa, e
Manlio Rossi-Doria redige la relazione conclusiva dell’indagine conoscitiva sui problemi della difesa
del suolo e prospetta un grande progetto per la salvaguardia e la valorizzazione della montagna®®’.
Successivamente, il professore di Portici s'impegna ad elaborare una politica ecologista che tenga
insieme tutela dell’lambiente, pianificazione energetica e crescita economica. |l suo obiettivo e
impostare il tema su basi modernamente riformiste al fine di evitare derive estremistiche ad una
guestione cruciale per il futuro dell’'umanita. La cultura marxista aveva, infatti, posto le premesse
per un’analisi politica del rischio ambientale in chiave anticapitalistica, i cui esiti avevano trovato
ascolto nei gruppi e nei movimenti extra-parlamentari. Lo schema prevedeva la sostituzione del
movimento operaio tradizionale coi nuovi movimenti sociali sorti intorno ai temi dell’ecologia, del
femminismo e del mondialismo in chiave prevalentemente urbana. E alla lotta di classe subentrava
la lotta sulle condizioni di produzione che attraversano orizzontalmente piu classi*®. Rossi-Doria
comprende che con tali premesse i movimenti ecologisti sono destinati all'impotenza. Solo
innescando una capacita propositiva nel definire soluzioni concrete e fattibili ai problemi si puo
contribuire ad affrontare seriamente la questione ambientale, sviluppando un dialogo costante coi
movimenti ambientalisti. Questo nuovo impegno si colloca in perfetta continuita con le iniziative
condotte dallo studioso sulla difesa del suolo e con quelle ancora aperte nelle zone d’esodo del
Mezzogiorno, come le indagini conoscitive svolte nell’Alta Irpinia e nella Sicilia interna.

4.11.2 Nel 1973 viene previsto per la prima volta un “ministero senza portafoglio per I’/Ambiente”
accanto a quello (pure senza portafoglio) per i Beni culturali. Le competenze in materia di

136 5. H. Meadows et al., “I limiti dello sviluppo”, Mondadori, 1972.

37 In un discorso pronunciato al Senato il 27 maggio 1971, il Professore di Portici afferma: “Quando dico che I'impegno ecologico
dovra contemporaneamente essere assolto a diversi livelli, intendo sostanzialmente dire che non basta prevedere |'elaborazione e
I'attuazione di un certo numero di specifiche politiche di conservazione e difesa dell’lambiente, di prevenzione e riduzione degli
inquinamenti. Occorre, infatti, andare bene al di la di questi interventi diretti perché i piu solidi risultati si possono ottenere solo
ripensando sistematicamente in chiave ecologica tutti i piani e gli atti nei quali si articola lo sviluppo economico e civile del paese,
riformulando, alla luce delle esigenze ecologiche, tutte le politiche di settore nelle quali si esprime la politica generale dello Stato”
(in “Cinquant’anni di bonifica”, Laterza, 1989).

138 ad esempio, sui problemi del paesaggio e della montagna, aveva iniziato a prendere piede anche in Italia un orientamento
naturalistico. Dopo una prima fase in cui venivano sottolineati gli aspetti storico-culturali, sulla scia delle opere di Sereni e Gambi, si
era passati frettolosamente a un approccio di tipo naturalistico, dimenticando che la base naturale del paesaggio mediterraneo era
gia stata superata da alcuni millenni e che I'opera dell’'uomo era da considerare, nel nostro contesto, un fattore ecologico di primo
piano e non gia uno dei fattori di disturbo nella dinamica degli ecosistemi.

36



“ambiente” sono in realta circoscritte a quelle piu tradizionali relative alle “bellezze naturali”.
L'attenzione ai temi ambientali si manifesta anche nelle politiche agricole. Giovanni Marcora,
ministro dell’Agricoltura dal 1974 al 1980, commissiona studi sull’inquinamento delle acque,
predispone il censimento delle zone umide, amplia i confini dei Parchi nazionali del Circeo, dello
Stelvio, del Gran Paradiso, dell’Abruzzo e della Calabria. Istituisce, inoltre, dieci nuove riserve
naturali, rivede la disciplina della caccia e rafforza gli interventi in difesa dei boschi dagli incendi.
Interviene, infine, all’Accademia dei Georgofili sul tema delle terre abbandonate e marginali, che
al Censimento del 1971 erano risultate estese per oltre due milioni di ettari, quasi I'8 per cento
della superficie agricola totale. | problemi della ricerca sono un suo pallino; e cosi il ministro
riordina il settore della sperimentazione agraria, all'insegna della centralizzazione, per cogliere
meglio le potenzialita produttive delle zone di montagna e di collina, non solo per accrescere i
redditi agricoli ma anche per regolare il rapporto tra aree montane e aree di pianura dal punto di
vista idrogeologico.

4.11.3 E in tale contesto che, in questi ultimi quarant’anni, nei territori rurali industrializzati e nelle
citta traboccate nelle campagne circostanti, nascono spontaneamente nuove forme di ruralita.
S’interrompe I'esodo dalle campagne e si registra una lenta inversione di tendenza. All'esodo
rurale incomincia a subentrare I'esodo urbano. | figli e i nipoti di chi era fuggito nei decenni
precedenti dalle campagne alla ricerca di condizioni socio-economiche piu appaganti scoprono
che, a ricreare alcuni aspetti della societa tradizionale fuori del suo contesto di miseria, le cose
potrebbero andare meglio. Si affermano cosi stili di vita che integrano gli aspetti irrinunciabili della
condizione urbana, dalla fruizione piu facile delle diverse forme della conoscenza e della cultura
all’adozione di modelli di abitabilita rispettosi della privacy, con le opportunita che solo i territori
rurali sono in grado di offrire. Una nuova agricoltura silenziosamente introduce un correttivo di
civilta. In una globalizzazione che pare aver smarrito il senso del luogo, riemerge un’agricoltura di
servizi che pochi riescono a scorgere e a valutare nel suo significato pil autentico. Un’agricoltura
di comunita che incrocia inediti filoni culturali e operativi presenti nei servizi sociali e sociosanitari:
qguelli che guardano con approccio critico e riflessivo al vecchio Stato sociale che si va
decomponendo. Un’agricoltura sociale che ricostruisce territori e comunita, sperimenta nuovi
modelli di welfare, promuove inserimenti socio-lavorativi di persone svantaggiate in contesti non
assistenzialistici ma produttivi. Un’agricoltura civile che reintroduce nello scambio economico il
mutuo aiuto e la reciprocita delle relazioni interpersonali.

4.11.4 In tale quadro s’inserisce anche il ritorno all'invenzione di tradizioni alimentari locali. Al
contrario di quanto si crede negli ambienti culturali e politici, il piacere del mangiare come veicolo
di cambiamento sociale non & un’idea di Carlo Petrini e di Slow Food. E Corrado Barberis il primo
ad accorgersi gia a meta anni Settanta, che, in un mondo dominato da consumi di massa e
dall’apertura ai mercati internazionali, accanto alla tradizionale agricoltura da sostentamento che
si traduce in calorie, proteine, vitamine a prezzi sempre piu stracciati, si sviluppa spontaneamente

37



un’agricoltura da divertimento basata sui cibi ad alto contenuto di piacere e in concorrenza con
cinema, concerti e discoteche come modo di passare una serata brillante™°.

4.11.5 Le tradizioni alimentari locali vanno cosi assumendo diverso valore dietetico, simbolico e
rituale e portano con sé una trasformazione del gusto che — per essere arricchente — dovrebbe
avvenire in modo consapevole con il coinvolgimento delle comunita interessate e non sulla loro
testa. Un “gusto riflessivo”, per usare la felice espressione coniata, alcuni anni fa, da Elena
Battaglini rileggendo e connettendo la lezione sociologica di Anthony Giddens con quella della
tradizione gastronomica mediterranea. Un gusto dinamico, inteso come la dimensione corporea,
sensoriale e cognitiva dell’individuo capace di scegliere (o rifiutare) modalita, luoghi e prodotti di
consumo nella mutevolezza dell’agire quotidiano. Un gusto rivolto al futuro in grado di associare le
sensazioni concesse dall’esperienza della relazione con un alimento o una bevanda alle
motivazioni ideali che possono indurre a sostenere determinati progetti imprenditoriali
socialmente responsabili. E il caso dei prodotti dell’agricoltura sociale che, integrando tradizione e
innovazione, racchiudono pratiche solidali ben riuscite.

4.11.6 Se il momento in cui avviene la rottura tra la conoscenza scientifica e la cultura agricola
esperienziale e, dunque, dell’equilibrio tra visione produttivistica dell’attivita agricola e visione
conservativa delle risorse ambientali va collocata — come si & visto — quando viene meno
progressivamente un impegno pubblico nella trasmissione del progresso tecnico e, pil
complessivamente, nelle politiche territoriali che guardano non solo al sostegno agli investimenti
ma anche alle attivita educative e di crescita culturale, da |i bisogna ripartire ricongiungendo
idealmente I'impegno di quei pionieri dello sviluppo locale con quello dei protagonisti della nuova
ruralita. Costruire istituzioni efficienti e legittimate dal consenso popolare che possano interagire
con le comunita locali e la societa civile diventa l'urgenza dell’oggi. Ed e qui forse uno dei punti di
maggiore debolezza dell’enciclica, come ha ben messo in evidenza Michele Salvati. Scrive il
politologo in modo sottoscrivibile: “Contrastare le tendenze spontanee al profitto da parte degli
imprenditori e al benessere individuale da parte dei consumatori esige un grado di legittimita e
una fiducia nella lungimiranza delle decisioni dell'autorita — da ultimo di una capacita di
coercizione - che oggi sono difficilmente raggiunte anche in comunita piccole, molto colte e coese:
anche in queste il conflitto & inevitabile. Ancor piu e inevitabile nelle centinaia di stati in cui &
frammentata I'autorita politica a livello mondiale (...): superando i confini tra stato e stato il grado

139 ¢ Barberis, H. Mendras, “L’avvenire delle campagne europee, Franco Angeli, 1976. Il fenomeno s’inserisce nella scoperta del
valore etico del piacere. Da tale angolatura, il decano della sociologia rurale italiana vede la societa contemporanea alle prese con
due sfide che s’intersecano. Da una parte, la famiglia & sfidata ad una nuova e piu difficile sintesi tra le due istanze, I'erotica e la
generativa. Dall’altra, la cucina deve conciliare gusto e nutrimento. Per dirla con Barberis (in Insor, “Gastronomia e societd”, Franco
Angeli, 1984), “la gastronomia sta al cibo come il sesso alla prole”. La cosa che stupisce & che in tutti i libri di Petrini e Slow Food
non vengono mai citate le ricerche di Barberis e dell’Istituto nazionale di sociologia rurale (Insor). Eppure si tratta di opere che
trattano ampiamente la materia su cui il movimento nato a Bra e quotidianamente impegnato. Opere progettate e realizzate, con
grande rigore scientifico, quando Petrini non aveva ancora fondato la “Libera e Benemerita Associazione degli Amici del Barolo” per
trasformarla, successivamente, in “Arcigola” e poi in Slow Food. Si tratta di ricerche effettuate da Barberis e dai suoi collaboratori
sul campo — in migliaia di incontri con produttori e operatori sociali — e che gli attivisti e gli estimatori del movimento di Bra
dovrebbero tenere in debito conto.

38



di fiducia nelle decisioni dall'autorita politica cala drasticamente. E drasticamente aumenta il
grado di coercizione ed egemonia che gli stati piu grandi e potenti debbono esercitare se vogliono
raggiungere decisioni vincolanti per tutti (...). Cosi stando le cose, si entra nel campo della

Realpolitik, un campo totalmente alieno dalle esortazioni di Francesco™*®”.

Per concludere: il dovere e il rischio del dialogo fino in fondo

1. Parigi, una tappa rilevante di un cammino. Nessuno si attende la conclusione del percorso; molti
si attendono e pretendono giustamente dei passi avanti e I'assunzione da parte degli Stati e della
Societa civile di impegni consapevoli, efficaci e cogenti.

2. Gli autori di questa Lettura di una enciclica che pud rappresentare certamente una spinta
rilevante a questo Cammino di popoli, stati, movimenti e persone — appassionante e coinvolgente
— esprimono e vivono |'auspicio e la volonta di una valorizzazione di tutte le culture e tutte le
convinzioni, le fedi e le religioni: la casa & comune, la sua cura € responsabilita comune di tutti.

3. 'approccio fondamentale & quello di assumere fino in fondo la visione globale dei problemi
ambientali e coinvolgere l'insieme dei cittadini, per ridefinire continuamente il rapporto tra
scienza, tecnologie, economia, territori, societa e comunita e animando questo coinvolgimento
con una permanente educazione all’'interazione dei saperi.

4. Da questa angolatura, I'enciclica contiene un’impostazione aperta e fiduciosa. E potra
sicuramente essere di stimolo ad una ripresa del confronto su questioni decisive che riguardano il
futuro dell’'umanita, se tutti accettano, fino in fondo, I'invito all’ascolto reciproco, confrontandosi
con il dovere e il rischio del dialogo fino in fondo. “Siamo persuasi di una fondamentale unita della
famiglia umana sulla Terra (...). Facciamo appello ad ogni abitante di questo pianeta. La Terra non
puo essere cambiata in meglio finché non cambia la consapevolezza degli individui (...). Insieme
possiamo spostare le montagne! Senza la disponibilita a correre dei rischi e a fare dei sacrifici, non
Ci potra essere alcun sostanziale cambiamento della situazione”. Sono le parole di un grande
teologo, Hans Kung, promotore e infaticabile lavoratore — in tappe progressive e tutte coinvolgenti
degli Organismi internazionali che non andrebbero disperse - per una Nuova Etica Globale.***

30 Novembre 2015

140\, Salvati, “Per un capitalismo consapevole”, fondoambiente.it, 23 novembre 2015.

141 «A New Global Ethics”, in: “Scontro di civilta ed etica globale”, Conferenza di Amsterdam, 1996. Scrive: “Sarebbe ridicolo voler
mettere un’etica mondiale al posto della Tora, del Discorso della montagna, del Corano, della Bhgavadgita, dei Discorsi di Budda e
dei detti di Confucio. L’etica mondiale é un elementare consenso di fondo su alcuni valori vincolanti, criteri irrevocabili e
atteggiamenti di fondo personali, affermati da tutte le tradizioni religiose ed etiche dell’'umanita”. In una azione concertata per la
cura della casa comune, non possono essere dimenticate le tappe di un percorso di grande interesse: 1° Commissione
internazionale sul Governo globale (sicurezza globale-interdipendenza economica-diritto internazionale-riforma del’lONU) 1995; 2°
Commissione mondiale per la Cultura e lo Sviluppo- Our Creative Diversity in collaborazione con ONU e UNESCO -1995; 3°
Dichiarazione dell’InterAction Council —In Search of global Ethical Standard — Vancouver 22 maggio 1996 (commissione formata da
ex presidenti e primi ministri, quali: il tedesco Helmut Schmidt, il canadese Pierre Trudeau, il messicano Miguel de la Madrid). In
tutte queste tappe il teologo Hans Kung fu protagonista con il suo pensiero libero e profondo.

39



40



